
Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos33

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura.
De cuerpos, significado y poder

Significant Social Resistance and the Construction of Culture.
On Bodies, Meaning and Power

Karen Guadalupe Hernández Correa* https://orcid.org/0000-0001-6486-9360
José Cruz Jorge Cortés Carreño http://orcid.org/0000-0001-5970-8108
Cristina González Pérez https://orcid.org/0000-0003-1967-987X
Álvaro Reyes Toxqui https://orcid.org/0000-0003-0853-8932

Universidad Autónoma Chapingo, Texcoco, Estado de México, México. 
*kdz.summer@gmail.com

doi: 10.61820/alb.2954-3878.1930
Fecha de recepción: 8 de mayo de 2025

Fecha de aprobación: 26 de agosto de 2025

Resumen

En el presente trabajo se discute la necesidad de entender la centralidad de la corporei-
dad y de la significación en la construcción social de la cultura. Se analiza cómo ambas 
categorías revisten la posibilidad de entender la cultura como una atmósfera producida 
por las condiciones del cambio social, a partir de las resistencias sociales significativas. 
La tesis que se explora supone que, si bien se consideran rasgos espirituales, materiales, 
estéticos, afectivos y artísticos como descripciones de características distintivas cultura-
les, son asépticas y estériles para explicar los modos de vida y los modos de resistencia 
social que se producen en la actualidad. Desde esta visión, la cultura (derivada de las 
expresiones de exposición, encuentro y límite de los cuerpos, que se exponen, se tensan 
entre lo individual y lo colectivo, se exhiben en su angustia compartida) estaría más allá 
de la producción de identidades o de sus manifestaciones lingüísticas y estéticas, pues se 
trata más bien de una experiencia de apertura a la alteridad de los cuerpos que circulan, 
se singularizan, habitan el mundo y le otorgan sentido.

Palabras clave: acción social, corporeidad, cultura, significación.

https://orcid.org/0000-0001-6486-9360
http://orcid.org/0000-0001-5970-8108
https://orcid.org/0000-0003-1967-987X
https://orcid.org/0000-0003-0853-8932
mailto:kdz.summer%40gmail.com?subject=
mailto:continents.sky@gmail.com 


Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos34

Abstract

This article addresses the imperative to recognize the centrality of corporeality and 
signification in the social construction of culture. It further explores how these two 
categories enable an understanding of culture as an atmosphere shaped by the con-
ditions of social change, particularly as these arise from forms of significant social 
resistance. The central thesis posits that although spiritual, material, aesthetic, affective, 
and artistic traits are commonly cited as defining features of culture, such descriptors 
remain aseptic and insufficient for explaining the “ways of life” and the “modes of 
social resistance” manifest in contemporary society. From this standpoint, culture 
cannot be reduced to the mere production of identities or their linguistic and aesthetic 
representations. Rather, it emerges from experiences of bodily exposure, encounter, 
and the negotiation of boundaries, where bodies are exposed, tensed between the 
individual and the collective, and manifested in shared anguish. In this view, culture 
constitutes an experiential openness to difference and to the alterity of bodies that 
circulate, singularize themselves, inhabit the world, and endow it with meaning.

Keywords: social action, corporeality, culture, signification.

Porque los hombres, en la medida en que pueden actuar, son capaces 
de llevar a cabo lo improbable e imprevisible y de llevarlo a cabo 

continuamente, lo sepan o no. 
Hannah Arendt.

Introducción: de la difícil tarea de definir
la corporeidad y la cultura

Jean-Luc Nancy (2003) escribió: “Todo es posible. Los cuerpos resisten […] La 
comunidad de los cuerpos resiste” (p. 59). Esta expresión sienta las bases de lo que 
entiende por libertad y la centralidad del cuerpo: “Los cuerpos exigen, todavía, de 
nuevo, su creación. No la encarnación que insufla la vida espiritual del signo, sino 
la puesta en el mundo y la repartición de los cuerpos” (p. 59). Las repercusiones de 
este planteamiento son extensas e interesantes. Por un lado, explora el problema del 
poder y, por otro, el de la posibilidad de la libertad como una apuesta a la corporeidad 
del mundo y de la comunidad. Existen también, empero, una serie de preguntas en 
torno a qué entender por el cuerpo y cómo llevarlo a la centralidad del problema 
de la cultura. 

¿Es acaso la corporeidad un producto de las interacciones culturales?, ¿o son éstas 
las que, a partir de la dinámica social de los cuerpos, son producidas? Explorar ambas 
preguntas pudiera conducir al engañoso dilema del huevo y la gallina. ¿Fue primero 



Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos35

el cuerpo y luego sus representaciones culturales?, ¿fue después?, ¿o es que, como 
lo presupone Jean-Luc, la centralidad del cuerpo supone la conciencia angustiosa 
de entender que, en este momento de la historia, sólo podemos entendernos como 
significados, como sentidos, y es ello lo que nos convierte en comunidad, es decir, 
en cuerpos de existencia compartida? Desde esta visión, la cultura (derivada de las 
expresiones de exposición, encuentro y límite de los cuerpos, que se exponen, se tensan 
entre lo individual y lo colectivo, se exhiben en su angustia compartida) estaría lejos 
de la producción de identidades o de sus manifestaciones estéticas, se trata más bien 
de una experiencia de apertura a la diferencia y a la alteridad de los cuerpos que 
circulan, se singularizan, habitan el mundo y le otorgan sentido. 

La relación entre cuerpo y cultura es problemática porque se ha normalizado 
separar ambas dimensiones como si fueran correlativas, pero diferentes. De hecho, 
el cuerpo se concibe como atravesado por las prácticas culturales, como en la antro-
pología de Marcel Mauss (1979), o como sujeto a los dispositivos del poder, según 
Foucault (2022).1 No obstante, existe otra serie de dificultades que, al menos en un 
acercamiento teórico, deben ser dilucidadas: la primera consiste en a qué perspectiva 
sobre la corporeidad se debe acudir para pensar la cultura; la segunda, qué acerca-
mientos teóricos en torno a esta última nos aclaran el problema de la corporeidad. La 
tercera dificultad estriba en utilizar ambas discusiones para trazar vías comprensivas 
en torno a la resistencia social y a la violencia.

Asumir una definición del cuerpo

La definición de lo que se concibe como cuerpo es de suyo difícil pues, como expone 
Le Breton (2018), ni siquiera es un dato evidente. ¿A qué nos referimos con el cuerpo? 
¿Hablamos sólo de la condición orgánica –plena de arterias, músculos y funciones– o 
se puede extender hasta su condición simbólica, plena de usos culturales, significado 
y sentido? ¿Debemos concebirlo en su inmediatez cotidiana o, como hace Jean-Luc 
Nancy (2003), elevarlo a condición ontológica? Indudablemente, los seres humanos 
somos –o poseemos– un cuerpo; sin embargo, aún hoy, ya con toda una tradición 
de estudios sobre la corporeidad, se duda en establecer la probabilidad del cuerpo. 
Pese a ello, es importante generar una serie de supuestos con cierta pretensión de 
verdad que puedan guiar hacia el objetivo de las presentes reflexiones en torno a la 
violencia y a la resistencia social. 

La visión en cuanto a la corporeidad, en relación con las condiciones de poder y a 
los modos de subjetivación de éste, le corresponde a Foucault (2022). Si bien existen 
otras perspectivas, es importante señalar que ni la antropología de Mauss (1979) ni 
la sociología de Le Breton (2005, 2018) abordan el problema de las formas políticas 

1 En Microfísica del Poder (2022) Foucault insistió en que se debe investigar sobre qué tipo de cuer-
po exige cierto tipo de orden social. Marcel Mauss, por su parte, señaló la necesidad en investigar 
las técnicas corporales que adquieren su forma en la práctica social. En el caso de Jean-Luc Nan-
cy (2003), el cuerpo aparece más allá de la cultura, como punto de enclave que produce efectos 
culturales.



Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos36

que se ciernen sobre el cuerpo ni, mucho menos, la posibilidad de su resistencia. De 
este modo, la apuesta foucaultiana de entender qué poderes concretos constituyen las 
subjetividades corporales se acerca más a los objetivos de entender cómo la cultura 
es reconstituida a partir de la exposición, encuentro, tensión y límite de los cuerpos.

Me gustaría sugerir otra vía para ir más lejos hacia una nueva economía de las relaciones 
de poder, una más empírica, más directamente relacionada con nuestra situación actual, 
la cual implica una mayor relación entre la teoría y la práctica. Esta consiste en tomar 
como punto de partida a las formas de resistencia contra las diferentes formas de poder. 
(Dreyfus y Rabinow, 1983, p. 3)

La propuesta de Foucault consideró al menos tres condiciones en torno al problema 
sugerido. Primero, la necesidad de colocar como fenómeno de estudio las resistencias 
sociales; segundo, el establecimiento del problema del poder y de la libertad dentro 
de campos estratégicos; y, finalmente, la colocación del poder en una esfera empírica 
donde sea posible visibilizar tanto los discursos como las prácticas de subjetivación, 
así como sus repercusiones sociales. Esta concepción incluye, además, el señalamien-
to de la capacidad que tiene el poder de ordenar la vida, dosificar las sensaciones y 
administrar –por razones de orden político– el cuerpo. El biopoder sigue, interpreta, 
absorbe y articula la existencia social; incluso puede determinar, por el mismo tipo 
de razones, quién debe morir.2 

La visión del cuerpo que se desprende de los estudios de Foucault en torno a 
la construcción de los sujetos ofrece también, aunque no de un modo directo, una 
comprensión en torno a lo que pudiera entenderse como cultura. A diferencia de las 
concepciones de origen funcionalista (para las cuales la cultura se ciñe a un sistema 
de costumbres, funciones e instituciones), la versión foucaultiana la presupone como 
el campo estratégico donde es posible el poder y el estado contingente (histórico) de 
la transformación de la subjetividad.3 La cultura sería esa especie de espacio liminal 
(fronterizo), interrelacional, donde circulan los discursos, los dispositivos, las guberna-
mentalidades, los cuerpos y los sujetos constituidos a partir de la construcción de los 
modos de subjetivación con los que se definen las formas de ver, decir, hacer, sentir y 
trascender el mundo. Sin embargo, estos modos de subjetivación contienen un fuerte 
carácter semiológico, en el cual la producción de sentido y el carácter simbólico de 
las significaciones sociales permiten entender las praxis culturales que los forman, 
transgreden, resignifican y rearticulan, mientras favorecen –siempre como posibilidad 
para constituir nuevos horizontes de enunciación– el cambio social y cultural.

2 Mbembe (2006) ha puesto mucha atención en este fenómeno cuya carga de violencia no sólo 
corresponde al ejercicio público del Estado, sino a la dimensión de su soberanía: el derecho de 
hacer morir.

3 La construcción cultural es biopolítica; es decir, sujeta a la erección de lo que Foucault llamaría 
economía política del cuerpo y, junto a ella, los modos de subjetivación donde se incluye la posi-
bilidad de la resistencia, las heterotopías y la ars erótica. Estos elementos, sin embargo, se anal-
izarán en el punto de las praxis significativas o culturales.



Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos37

Arriesgar esta forma de conceptualizar la cultura para entender la importancia de 
la resistencia social, en un siglo caracterizado por la violencia sistémica y sistemática 
(política social del miedo), es quizás un modo de hacer más profundo el pantano 
conceptual señalado por Clifford Geertz (2003), específicamente cuando se refiere 
a la ardua tarea de definir y abordar la cultura. En ese sentido, es un ejercicio indis-
pensable describir la ruta teórica que permitió su construcción. 

Los pantanos conceptuales en torno a la cultura

La cultura, como categoría, puede ser abordada desde perspectivas analíticas diversas. 
Se ha interpretado a partir de distintas aristas y disciplinas, como la antropología, la 
filosofía, la lingüística, la sociología, incluidos los estudios culturales. La polisemia 
que le es inherente abre un mar de interpretaciones y amplía los elementos a con-
siderar cuando se habla de ella. Existen, por lo tanto, concepciones variadas que, si 
bien difieren en múltiples aspectos, convergen en que ésta precisa de individuos y 
relaciones sociales. Por ello, es necesario un ejercicio de prudencia ante las diversas 
opciones que se presentan.

En torno a la definición de cultura, señala Geertz (2003), existe un pantano 
conceptual. Esto quiere decir que las direcciones de los análisis en esta materia son 
múltiples. La cultura no sólo tiene que ver con el sentido y proyección del futuro, 
también juega un papel preponderante en la construcción de las identidades, prác-
ticas, ritualidades, lenguajes y modos de representación de la realidad social. De ahí 
que hablar de ella se presente como una tarea compleja, a razón de la abundancia de 
puntos de vista tanto dentro como fuera de la academia. La polivalencia semántica 
(Giménez, 2005) que caracteriza a esta palabra lleva a una imprecisión de fronteras 
o, lo que es lo mismo, a una endeble delimitación conceptual.

Ante ello, puede plantearse la siguiente interrogante: ¿Cómo abordar la con-
ceptualización de la cultura? Si bien Geertz (2003) hizo el ejercicio de plantear al 
menos once definiciones, lo cierto es que, finalmente, cuando propone el entramado 
semiótico de lo que entiende por cultura, lo que hace es aportar la doceava forma 
conceptual, haciendo más profundo el pantano que él mismo señaló. Según Geertz 
(2003), “el análisis de la cultura ha de ser por lo tanto, no una ciencia experimental 
en busca de leyes, sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones” (p. 20).

Parece ser cierta esa aseveración que advierte el riesgo de hundirse más en el pan-
tano si quien cae se mueve para intentar salir. En el caso que nos ocupa, a pesar de 
que se parta de la propuesta clásica de Geertz, se incluirán también las perspectivas 
teóricas de Norbert Elias (la cultura como proceso civilizatorio de largo alcance), 
Pierre Bourdieu (como praxis de clase), Herder (cual centro de gravedad) y Paul 
Veyne (como narración de poder). El objetivo de hacer este recorrido no es otro 
que enlazar nociones necesarias que enriquezcan la visión de la cultura como praxis 
significativa que permita entender cómo se construyen los sentidos sociales, así como 
el espacio liminal de las transformaciones sociales.



Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos38

Cultura: entre contextos y significaciones

La cultura, de acuerdo con Geertz (2003), tiene que ver con significaciones que los 
mismos seres humanos han construido. Refiere también a códigos públicos, estruc-
turas significativas que demandan de la actividad de la interpretación y explicación 
de la acción simbólica. Lo simbólico significa en una condición pública, colectiva, por 
lo que es necesario preguntarse por su sentido social. La concepción semiótica de 
cultura alude sin recato a que ésta es más que una entidad, pues se trata, en el mejor 
de los casos, de un amplio sistema de significados susceptibles de ser interpretados. 
A partir de ello, la considera como un contexto que hace posible la descripción de 
fenómenos de forma inteligible. 

Ese contexto está mediado por quien interpreta. Su importancia radica en una 
interpretación que se devela desde una potente dimensión semiótica que deviene 
comprensión supeditada a la realidad fáctica. Según esta concepción, las significacio-
nes varían de acuerdo con “el esquema de vida que lo informa” (Geertz, 2003, p. 27). 
Así pues, la cultura no es sino un contexto, un marco que posibilita la descripción 
de varios fenómenos. La concepción de la cultura como contexto, como sistema de 
símbolos interpretables, invita a orientar el análisis en función del actor.4 

La razón de que las formulaciones sobre los sistemas simbólicos sean orientadas 
al actor se debe a que lo que interesa es la significación que tienen las acciones para 
los actores y no para los observadores. Las acciones sociales son algo más que ellas 
mismas, son también el contexto donde se insertan y las significaciones culturales 
que implican. Representan, además, las orientaciones, intereses e intencionalidades 
de los actores. Debido a que “las formas de la sociedad son la sustancia de la cultura” 
(Geertz, 2003, p. 38), lo dicho antes, sobre el papel del análisis de la acción simbólica 
con énfasis en el actor, cobra sentido. 

La significación de la acción social implica cargas valorativas insertas en un con-
texto, a saber, el de la cultura. La interpretación de las acciones sociales no es posible 
sin la presencia de terceros. Las relaciones con los otros son las que dan pie a los 
procesos interpretativos a razón de que los sistemas de significación son públicos, por 
lo tanto, la cultura lo es. Compartir sistemas de significación une, pero también separa, 
ya que no todos asumen las mismas significaciones. Los conjuntos de significaciones, 
entonces, permiten construir, legitimar y reproducir prácticas y pensamientos, insertos 
todos ellos en un contexto, en tiempos o espacios específicos. Existe entonces una 
carga simbólica significativa que otorga sentido a la vida en colectivo. 

El mundo está atravesado por relaciones de significación. Esta misma concepción, 
aunque con sus matices de diferencia, también aparece en Arendt (2019), incluso en 
Elias (1987). Para ella, el mundo es aquello que separa pero que también une. En 
él se es con y a pesar de lo(s) otro(s). Esto no quiere decir que tenga que buscarse 

4 Ello nos recuerda que detrás de la postura semiótica de Geertz se encuentran los postulados 
weberianos sobre la comprensión interpretativa, misma que atravesará toda la visión encerrada 
en el Verstehen, es decir, en la necesidad de voltear a los aspectos intersubjetivos de la realidad 
social. Un análisis de ello se realizó en Reyes (2023) “Verstehen y Erklaren: la hermenéutica en 
las ciencias sociales”.



Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos39

la comunión de significaciones. Por el contrario, la pluralidad de éstas posibilita 
un entramado social diverso, en concreto, el desarrollo de composiciones sociales 
(Elias, 1987) que estén en cambio constante y sean siempre otras. Los sujetos, in-
sertos en tramas de significaciones, de las cuales muchas veces no son conscientes, 
viven y conviven con otros que también se encuentran atravesados por sistemas de 
representación del mundo. De ahí que se produzcan choques constantes, procesos 
de distinción, juegos de poder y resistencias.

Para Geertz (2003), “la cultura consiste en estructuras de significación socialmente 
establecidas en virtud de las cuales la gente hace cosas” (p. 26). Si bien esas significa-
ciones llevan a los sujetos a actuar, también puede que no lo hagan. Ínsito en ellas se 
encuentran códigos de permisión y prohibición. Esto quiere decir que los productos y 
prácticas generados por los seres humanos son imprevisibles pero limitados, anclados 
a determinados marcos contextuales que rodean a la multiplicidad de individuos que 
hacen posible el mundo. Bajo este orden de ideas, se infiere que las condiciones de 
existencia constituyen la antesala de las acciones sociales significativas y, además, se 
expresan siempre como fenómenos relacionales. Así, la cultura está conformada por 
prácticas de reconocimiento, exclusión, distinción y diferenciación,5 significaciones 
(de órdenes convergentes y divergentes), estructuras de personalidad y, por supuesto, 
sentido social.

La acción social: de los universos de significación
a relaciones de poder

Entender la cultura como una serie de prácticas que implican modos de distinción 
lleva a hablar de relaciones de poder y de procesos de dominación social. A partir 
de esas prácticas, según Foucault (2012), se imponen “maneras de ver, pensar, decir 
y hacer el mundo entero” (p. 31). El dominio de unos sobre otros prevalece gracias a 
los dispositivos estratégicos que permiten reproducit sistemas de exclusión múltiple, 
normalizados, estructurados, circulantes en los discursos y en los modos de enun-
ciación de la realidad. Esos sistemas de acciones sociales, atravesados por formas de 
significación y prácticas de poder, permiten la comprensión de los vínculos entre 
individuos, grupos y cuerpos, todos ellos marcados por su carácter asimétrico y por 
procesos de sentido institucionalizados o, mejor dicho, estructurados ya como realidad 
operante. En esta línea, según Esposito (2012): 

los hombres, aun antes que cualquier otra cosa, son igualados por el hecho de poder ser 
todos, indistintamente, verdugos y víctimas. Si alguno fuese tan fuerte, o inteligente, para 

5 Se incluyen estos elementos que se desprenden de la concepción de Bourdieu (1993). Éstos son 
producto del habitus, es decir, de sistemas de estructuras cognitivas y motivacionales que lle-
van a los individuos a actuar de cierta manera o a no hacerlo en absoluto. Según este sociólogo 
francés el habitus produce tanto prácticas individuales como colectivas. Al igual que la cultura, 
se encuentra inserto en un contexto que, si bien lo hace posible, también lo constriñe pues está 
sujeto a condiciones históricas y sociales específicas.



Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos40

no sentirse amenazado por los otros, la tensión se aplacaría. Los hombres se organizarían 
dentro de las relaciones estables de mando y obediencia. Pero no sucede así. Se temen 
recíprocamente porque saben que ninguna diferencia física e intelectual podrá asegurarlos 
ante la amenaza de muerte que constituyen uno para el otro. (p. 275)

El poder es asimétrico, se ejerce siempre en una dinámica de tensiones estratégicas, 
colectivas y significativas. En torno a esto último, Esposito (2012) entendió que, si bien 
existen conflictos individuales, todos ellos en realidad se someten a la dinámica del nosotros 
que asume (en una impresionante movilidad de los cuerpos) la existencia de lo que “está 
entre nosotros”. El término utilizado por Esposito es esclarecedor: la communitas. Ésta 
no da cuenta sólo de la organización colectiva, sino en la experiencia de los modos 
de inclusión-exclusión-identidad-estigmatización que se desprenden de la existencia 
del riesgo de lo externo, de lo otro. La communitas es entonces no un espacio cultu-
ral delimitado, sino una reacción sociopolítica del riesgo dado por la diferencia. La 
acción social se constituye como modo generativo del poder que incluye/excluye y 
se somete a la condición de significatividad del cum, es decir, de la presencia y del 
munus, la obligación.

El poder circula entre los modos de presencia y de obligación; sin embargo, éste 
tiene la cualidad de ser una acción social estructurada bajo la lógica de ciertos modos 
de orden o, por otro lado, estructurante de nuevos modos de ver y decir. Lo que hay 
que agregar es el carácter semiológico de la acción social porque, ya sea para uno 
u otro lado, la acción estructurada impondrá el sentido social asentado en una red 
significativa de orden, mientras que la acción estructurante entrañará la posibilidad 
de otros posibles horizontes de enunciación significativa. 

En tal sentido, la acción social es relacional, se construye como espacio de lucha, 
donde la dominación se ejerce y se resuelve –o no– en nuevas formas de reconstitución 
del orden social. La acción social es, además, significativa, semiótica, propensa siempre 
a la interpretación. Así pues, volviendo con Geertz (2003), es en la acción social que 
las formas culturales se articulan y donde, precisamente, se ejerce la interpretación. 
Este acto de interpretar tiene que ver con desentrañar lo que algo significa. A este 
respecto, todo análisis cultural implica conjeturar significaciones de un universo 
cuyas acciones simbólicas, las más de las veces, no resultan familiares. Esto porque 
la cultura construye modos de accionar dirigidos a la búsqueda de sentido, a formas 
de configurar el dominio y a la tarea de significar el mundo, por eso también forma 
y moldea, permitiendo la configuración de horizontes promisorios de articulación 
colectiva. De esta multiplicidad surgen variados escenarios que permiten incidir en 
el entramado social. Ese telón de fondo se expone como base para que los sujetos 
y los cuerpos puedan desenvolverse. Dicho en otros términos: es un contexto que 
permite la acción, haciendo de ella algo multifacético y significativo.



Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos41

El análisis del contexto y el pretexto:
las intencionalidades del poder

La metáfora de la cultura como telón de fondo donde se produce la acción social, 
revelando la reproducción del poder y de los modos de significación, permite enten-
der cómo es que los rasgos espirituales, materiales, estéticos, afectivos y artísticos se 
encuentran atravesados por densas relaciones de exclusión, distinción, normalización 
y legitimación de los órdenes corporales e intersubjetivos dentro de los cuales sucede 
lo social. Existe, entendió Foucault (2003), una economía política del cuerpo y es, 
dentro de ella, donde sucede el carácter liminal (fronterizo) de la cultura. Ahí, como 
si fuera un nodo con múltiples ejes axiales, se entrecruzan los modos de significación 
y sentido; las formas de operación sobre los cuerpos, las prácticas de distinción que 
surgen en las narrativas del orden, normalizadas y judicializadas (producción de 
discursos), los contextos y pretextos específicos –ahora sí– donde todo ello opera 
amalgamado, como urdimbre significativa.

Establecer la necesidad de la focalización de los contextos no significa sólo con-
siderar las coordenadas geográficas o temporales de la acción social. Se sabe, como 
axioma popular, que los seres humanos, y particularmente los llamados occidentales, 
“no se han comportado siempre del modo que hoy acostumbramos a considerar como 
típico suyo y propio de los hombres civilizados” (Elias, 1987, p. 47). Sus prácticas han 
experimentado transformaciones en función de la historia y de las herencias históricas 
que han vivido, de sus modos de habitar el espacio, ya convertido en territorio, lugar, 
región o sitio. Esto, que comúnmente se entiende como contexto, como si fuera un 
escenario donde las cosas ocurren, es apenas un avistamiento a la focalización del 
fenómeno social que se estudia, pero no corresponde a un ejercicio más meticuloso 
de su contextualización. En todo caso, siguiendo con la metáfora del escenario, el 
contexto es donde el poder, la significación y la corporalidad residen, exigen de sí, y 
se enmarcan como horizontes de enunciación. 

La cultura, asevera Elias (1987), se entrevera con largos procesos civilizatorios y 
es en ellos donde se interiorizan las normas, se moderan los impulsos humanos y se 
adaptan las acciones sociales a dichas condiciones. Sin embargo, más allá de cómo 
se han moldeado los individuos a las “más diversas historias y geografías” (Sibilia, 
2006, p. 10), la cuestión estriba en cómo se han constituido los modos de significa-
ción y sentido, las formas de operación sobre los cuerpos, las prácticas de distinción 
y las enunciaciones discursivas que legitiman la norma y la estigmatización, el re-
conocimiento y la invisibilidad del otro. Así pues, la exclusión de ciertas prácticas 
resulta en la poca o nula visibilidad otorgada a otros universos de significación no 
occidentales. La ceguera respecto a los cuerpos subalternos representa un obstáculo 
para la interpretación de significaciones diversas. 

Por tanto, la visibilización y movilidad de los cuerpos soterrados implica reconocer 
la potencia de sus actos y lleva a la refutación de la negación y el desinterés que fun-
damenta su accionar. Con ello, la plasticidad e infinitud que caracterizan a los seres 
humanos es trastocada, provocando e impulsando a los sujetos a dejar la quietud y 



Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos42

la subordinación tácita. El estudio del contexto, ya visto más allá de las limitaciones 
espaciotemporales, deja ver la posibilidad del cambio social. Esto es indicativo de 
la evocación de un plano dialéctico que resignifica el valor de la libertad y que gesta 
manifestaciones de rebeldía e insurrección ante el sometimiento. Dicho de otro modo, 
es la potencialización de los cuerpos predispuestos para la acción social.

Inventiva: hacia la construcción de otras narrativas

Mujeres y hombres son seres inacabados que se enfrentan a procesos de transformación 
constante y viven entre relaciones de poder que muchas veces constriñen su campo 
de movilidad y acción. A pesar de ello, es necesario no perder de vista dos elementos: 
el primero es que la historia no está sujeta a esquemas y el segundo, que la capacidad 
de inventiva es inherente a los individuos. Por consiguiente, existen posibilidades 
de crítica a los cursos de acción que impliquen segregación y propicien la exclusión. 
La inventiva posibilita la construcción de nuevas narrativas, la modificación de es-
cenarios y la irrupción en la cotidianidad. Transformar ciertas prácticas incide en el 
habitus y, con él, en las estructuras cognitivas y motivacionales que prevalecen. De 
esto es posible inferir que la historia, así como la cultura, se construyen, cambian en 
el tiempo y, con ello, modifican la personalidad de los sujetos. Aunado a los impactos 
individuales que esto genera, no ha de olvidarse que, en el proceso, la sociedad formula 
desde sí misma sus propias funciones de mando. El constructo social y la acción se 
organizan de forma permanente desde su potenciación colectiva. Es así porque los 
deseos y posibilidades libertarias implican una relación de un mundo común. El 
deseo y su articulación redimensionan la acción dejando a un lado la inmovilidad.

La no linealidad y la posibilidad de romper esquemas se debe a que la constitu-
ción de los seres humanos no es estática ni inalterable. Por el contrario, cuentan con 
las capacidades para modificar el devenir. Pese a que “el cuerpo está inmerso en una 
serie de redes que le imponen ciertas reglas, obligaciones, límites y prohibiciones” 
(Sibilia, 2006, p. 32), incurrir en la trama de relaciones de poder es posible. La lucha 
constante y las resistencias buscan modificar el mundo donde se vive y se dan a través 
de cuerpos disidentes. La conjunción de cuerpos que se encuentran fuera de la norma 
y que, por su misma condición, son invisibilizados, negados y excluidos de la esfera 
política tiene en sí la potencialidad de incidir y actuar, a partir de las diferencias, en 
el espacio público en pro de otras condiciones de existencia. Esto, en términos he-
gelianos, es la creación humana como recurso histórico, es una manifestación plural 
que deviene cultura.

La resistencia social significativa 

La cultura propicia procesos de construcción de sentido. En estos proyectos a futuro, 
las diversidades –sean de ideas, costumbres o cuerpos– confluyen. El contacto con 



Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos43

los otros, entonces, se antoja necesario al momento de hablar de la cultura. Abrazar 
el plural implica el reconocimiento de la diversidad y de la potencialidad de los 
individuos para añadir algo nuevo desde la singularidad. La plasticidad de los seres 
humanos, la elasticidad del momento y la contingencia de la vida dejan lugar a una 
multiplicidad de significaciones, relaciones, prácticas y manifestaciones irreductibles a 
una forma única. La cultura es más que un concepto de corte nomológico y no puede 
ser pensada como algo estático. Es una estructura compleja, histórica, significativa, 
inestable y fronteriza, como ya se fundamentó.

En este orden de ideas, Veyne (1987) se pregunta “¿qué es esta capacidad que 
tienen los hombres de actualizar, por nada y a propósito de nada, estas amplias cons-
trucciones que son las obras y prácticas sociales y culturales […] como si tuvieran 
energía ociosa” (p. 74). Una posible respuesta a esta interrogante es la potencia que 
albergan todos los individuos de modificar sus condiciones de existencia a partir de 
sus concepciones del mundo y de su conjunto de prácticas, esto es, de la capacidad 
de inventiva. La elasticidad de la que son capaces, esa facultad de crear incluso lo 
inesperado, es el punto de partida para la construcción de múltiples senderos, unos 
menos hostiles ante la pluralidad y más abiertos a las diferencias. La creatividad y 
la inventiva son formulaciones que devienen imaginación. Esto conduce a la con-
solidación de horizontes de posibilidad de corte múltiple, a la proyección de formas 
diversas de liberación y a la lucha constante por crear nuevos espacios de apropiación 
individual y colectiva.

Luchar por el presente y el porvenir implica “la idea de que reelaborar el esquema 
de relaciones sociales es reacomodar las coordenadas del mundo experimentado” 
(Geertz, 2003, p. 38). Esto requiere arribar a procesos de sustitución y creación, 
de inventiva y reinvención. El entramado social no es uniforme ni mucho menos 
inmóvil. Los individuos son capaces de agregar algo nuevo, de alterar lo ya existente 
y de enfrentarse a circunstancias múltiples no previstas. La elasticidad, la capacidad 
de cambio de los sujetos, sea de forma consciente o no, representa el punto a partir 
del cual se modifica el espacio compartido. Otros caminos son viables gracias a dos 
elementos que, según Jaeger (2001), constituyen las fuerzas del alma y hacen posible 
una educación ética, a saber, la palabra y la acción. 

La educación, de acuerdo con este filósofo alemán, pertenece no al individuo, sino 
a la comunidad. Busca organizar y modelar en beneficio colectivo. A partir de este 
proceso de modelación, es posible hablar de la construcción del sentido social. Cabe 
resaltar que ese sentido está orientado siempre hacia el futuro y no puede darse sin 
la presencia de otredades y de procesos de socialización. Lo individual y lo singular 
confluyen de forma activa y se encuentran en constante movimiento, siempre en 
consonancia, rumbo a la consolidación de veredas analíticas y reflexivas que esta-
blezcan la posibilidad de avanzar de forma constante hacia lo diverso, dentro del 
espacio colectivo. Por eso, como señaló Geertz (2003), “la cultura, ese documento 
activo, es pues pública […] Aunque contiene ideas la cultura no existe en la cabeza 
de alguien; aunque no es física, no es una entidad oculta” (p. 24), se da en el entre y 
se mantiene a razón de la interacción.



Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos44

Alteridad y socialización tienen implícita la idea de la multiplicidad humana y, con ella, 
de la existencia de diferencias culturales. En sentido herderiano, cada sociedad “tiene su 
propia forma de actuar, pensar, sentir y representar, crea sus propios ideales colectivos 
en virtud de los cuales es una civilización, solo puede ser verdaderamente comprendida 
y juzgada en términos de su propia escala de valores” (Berlin, 2000, p. 29). No obstante, 
esto no quiere decir que no se pueda dar el encuentro entre culturas, por el contrario, es 
esa misma diversidad la que lo hace posible. La pluralidad humana, entonces, se deja 
ver en diversas esferas, desde las lingüísticas y organizacionales, hasta las cognitivas y 
artísticas, todas ellas marcadas por contextos y sistemas de significación particulares. 

Existen, empero, otros modos de visibilizar cómo opera el cambio social y la 
pluralidad humana, considerando no la normalización sino el conflicto como motor 
de éste: el de la resistencia social significativa. Si bien, para el estudio de la resistencia 
social se cuenta con un andamiaje de autores que van desde Gramsci (1986), Tarrow 
(2013), Zibechi (2022), Tilly y Wood (2010) o Touraine (1999), entre otros tantos, 
aquí se debe establecer una noción significativa de la resistencia por medio de la 
cual se puedan observar ya no sólo cómo operan –como acciones colectivas o como 
movimientos sociales– frente al poder, sino cómo se erigen como la base germinal de 
fuertes trasformaciones en la cultura: la movilizan, la vuelven inestable, la resignifican.

La idea de la resistencia social significativa surge de un presupuesto sencillo: frente 
al ejercicio del poder capacitado para normalizar la realidad a través de largos proce-
sos de subjetivación, aparece siempre la posibilidad de pensar afuera del pensamiento. 
Foucault (1999) establece una relación necesaria entre la materialización del poder 
como acción estratégica y la posible construcción de un nuevo principio histórico 
que transforme las condiciones de existencia y de realización de dicho poder. Resistir, 
en este acercamiento, significa –aunque sólo sea como posibilidad– que los actores 
se abren ante la necesidad de enfrentar, desde otras visiones del orden social, signi-
ficativo y corporal, los mecanismos y dispositivos que un cierto orden –presentado 
como preexistente– posee. En torno a esto, Reyes (2018) afirma que:

la transversalidad del poder implica la horizontalidad del contrapoder y la posibilidad 
de disentimiento. Si el poder debe ser estudiado como algo que circula, que no funciona 
sino en cadena, que se ejercita a través de una organización reticular y de redes, la resis-
tencia entendida como ese contrapoder debe tener el mismo tratamiento y debe, como 
ya lo enunciaba Van Dijk, contemplar lo específico de la transgresión y de su oposición. 
(pp. 48-49)

La resistencia social significativa debe evidenciar los parámetros del ejercicio del poder 
y denunciar la espectacularidad en la que se basan sus dispositivos no discursivos que, 
en contrasentido, han demostrado su eficiencia en la construcción de los discursos 
corporales y significativos hegemónicos. También, debe permitir la construcción de 
itinerarios del empoderamiento colectivo e individual, ya sea en el cuestionamien-
to crítico, en la rebelión o en la irrupción en los espacios públicos. Debe, además, 
expresar la emancipación como experiencia intersubjetiva, desde el cuerpo, desde la 



Vol. 5 Núm. 8 
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

Karen Guadalupe Hernández Correa § José Cruz Jorge Cortés Carreño § Cristina González Pérez § Álvaro Reyes Toxqui

Ensayos45

reconstrucción de nuevas significatividades. Esta forma de entender la resistencia nos 
dice que es en ella donde es posible cambiar el eje del mundo y entender la alteridad 
de los cuerpos y sus significaciones que circulan, se singularizan, habitan el mundo 
y le otorgan sentido. Ahí, en ese espacio fronterizo, liminal, es donde pueden surgir 
otros modos de ver, decir, conocer y actuar. 

Conclusiones

La centralidad del cuerpo, en la definición fronteriza de la cultura, es un intento de 
comprender a esta última no como una dimensión estática de la realidad social sino, 
por el contrario, como un entramado complejo, dinámico e inestable, mismo que se 
constituye no a partir de la condición visible de las tradiciones, costumbres, lenguajes 
y creencias, sino como producto de las formas en que opera el poder sobre el cuerpo, 
los procesos de significación social y, con ello, en los modos de la resistencia social 
significativa. La polivalencia semántica que caracteriza a la cultura, más que ser una 
traba, se erige como el recurso que abre un debate teórico que no encuentra fin. La 
abundancia de perspectivas que esta palabra ofrece es una invitación al análisis 
de la cotidianidad, a partir de distintas lentes, así como una provocación para inter-
pretar las acciones simbólicas, sin olvidar que los universos son múltiples y están en 
transformación constante. Es también la búsqueda de la relación inmanente-tras-
cendente de la significación y de las referencias que le implican. La cultura no es un 
plano rígido ni una construcción geométricamente articulada, es contradicción y un 
espacio caótico susceptible de ser abordado desde una interpretación profunda. No 
obstante, es preciso ser cuidadoso para no hundirse en el pantano conceptual que esa 
variedad de concepciones implica.

La contradicción y el conflicto revelan que la cultura surge de la transformación 
de las significaciones sociales, así como de relaciones de poder y dominación que 
arrojan posibilidades distintas de futuro. Por ende, aquella no es cerrada. Está abierta 
a la inventiva, a la construcción de nuevas narrativas, a las resistencias y los ejercicios 
de resignificación. Su polivalencia (entiéndase la multiplicidad de enfoques que 
otorga) hace posible ver que un hilo conductor en sus variadas propuestas analíticas 
es la presencia de otredades. El ser social encuentra su sentido en el mundo desde 
la cultura, partiendo desde lo individual, lo plural y lo diverso, porque todo a la vez 
es universal y necesario. Por ese motivo, se apela por el rescate del papel de la plura-
lidad como elemento que posibilita la reinvención de sistemas de representación y 
significación, pero siempre con cierta mesura y racionalidad. Lo cual lleva a encon-
trar en lo distinto una carga significativa con orientación y sentido para ampliar los 
horizontes de comprensión. 

Esta visión de la cultura y de los modos significativos en su construcción y trans-
formación sirve como marco teórico metodológico para operar la visibilización –para 
su comprensión e interpretación– de los más diversos fenómenos sociales contem-
poráneos. El arte de la resistencia significativa, gestual y corpórea, programática o 



Vol. 5 Núm. 8
Enero - Junio 2026

ISSN 2954-3878

La resistencia social significativa y la construcción de la cultura: De cuerpos, significado y poder

Ensayos46

espontánea, siempre ha estado allí, en la historia particular de los pueblos, creando 
espacios de contrapoder, heterotopías de disidencia, de probabilidad de generar nuevos 
saberes, nuevas visiones en torno al cuerpo, a su posible libertad, y a la ampliación o 
contracción de los campos estratégicos donde lo que está en juego es la vida misma. 
Explorar estas teorías se vuelve, hoy, un ejercicio indispensable.

Referencias

Arendt, H. (2019). ¿Qué es la política?. Ariel.
Berlin, I. (2000). Vico y Herder. Dos estudios en la historia de las ideas. Cátedra.
Bourdieu, P. (1993). El sentido práctico. Taurus.
Dreyfus, H. y Rabinow, P. (1983). Michel Foucault, más allá del estructuralismo y la hermenéutica. Nueva Visión.
Elias, N. (1987). El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas. Fondo de Cultura Económica.
Esposito, R. (2012). Diez pensamientos acerca de la política. Fondo de Cultura Económica.
Foucault, M. (1999). Estética, ética y hermenéutica. Obras esenciales. Volumen ii. Paidós.
Foucault, M. (2003). Vigilar y castigar. El nacimiento de la prisión. Siglo xxi.
Foucault, M. (2012). El poder, una bestia magnífica. Sobre el poder, la prisión y la vida. Siglo xxi. 
Foucault, M. (2022). Microfísica del poder. Siglo xxi.
Geertz, C. (2003). La interpretación de las culturas. Gedisa.
Giménez, G. (2005). Teoría y análisis de la cultura. conaculta.
Gramsci, A. (1986). Cuadernos de la cárcel. Era.
Jaeger, W. (2001). Paideia: los ideales de la cultura griega. Fondo de Cultura Económica.
Le Breton, D. (2005). Cuerpo sensible. Metales Pesados.
Le Breton, D. (2018). Sociología del Cuerpo. Siruela.
Mauss, M. (1979). Sociología y Antropología. Tecnos.
Mbembe, A. (2006). Necropolítica. Melusina.
Nancy, J. (2003). Corpus. Arena.
Reyes, Á. (2018). Itinerarios sociales del cuerpo. Biopolítica y resistencia social. Cofradía de Coyotes.
Reyes, Á. (2023). Verstehen y Erklaren: la hermenéutica en las ciencias sociales. Intersticios, (59), 202-219. https://revistas.

uic.mx/index.php/intersticios/article/view/139
Sibilia, P. (2006). El hombre postorgánico. Cuerpo, subjetividad y tecnologías digitales. Fondo de Cultura Económica.
Tarrow, S. (2013). El poder en movimiento. Los movimientos sociales, la acción colectiva y la política. Alianza.
Tilly, C. y Wood, L. (2010). Los movimientos sociales, 1768-2008. Desde sus orígenes a Facebook. Crítica.
Touraine, A. (1999). ¿Cómo salir del liberalismo?. Paidós.
Veyne, P. (1987). ¿Creyeron los griegos en sus mitos? Ensayo sobre la imaginación constituyente. Granica.
Zibechi, R. (2022). Mundos otros y pueblos en movimiento. Debates sobre anti-colonialismo y transición en América Latina. 

Desdeabajo.

https://revistas.uic.mx/index.php/intersticios/article/view/139
https://revistas.uic.mx/index.php/intersticios/article/view/139

