KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

La resistencia social significativa y la construccion de la cultura.
De cuerpos, significado y poder

Significant Social Resistance and the Construction of Culture.

On Bodies, Meaning and Power

Karen Guadalupe Herndndez Correa* HTTPs://ORCID.ORG/0000-0001-6486-9360

José Cruz Jorge Cortés Carrefio HTTP://ORCID.ORG/0000-0001-5970-8108

Cristina Gonzdlez Pérez HTTPS://ORCID.ORG/0000-0003-1967-987X

Alvaro Reyes Toxqui BTTPS://ORCID.ORG/0000-0003-0853-8932

Universidad Auténoma Chapingo, Texcoco, Estado de México, México.

kdz. summer@gmail.com

DOI: 10.61820/ALB.2954-3878.1930
Fecha de recepcién: 8 de mayo de 2025

Fecha de aprobacién: 26 de agosto de 2025

REsuMEN

En el presente trabajo se discute la necesidad de entender la centralidad de la corporei-
dad y de la significacién en la construccién social de la cultura. Se analiza cémo ambas
categorias revisten la posibilidad de entender la cultura como una atmésfera producida
por las condiciones del cambio social, a partir de las resistencias sociales significativas.
La tesis que se explora supone que, si bien se consideran rasgos espirituales, materiales,
estéticos, afectivos y artisticos como descripciones de caracteristicas distintivas cultura-
les, son asépticas y estériles para explicar los modos de vida y los modos de resistencia
social que se producen en la actualidad. Desde esta visién, la cultura (derivada de las
expresiones de exposicién, encuentro y limite de los cuerpos, que se exponen, se tensan
entre lo individual y lo colectivo, se exhiben en su angustia compartida) estaria mds alld
de la produccién de identidades o de sus manifestaciones lingtiisticas y estéticas, pues se
trata mds bien de una experiencia de apertura a la alteridad de los cuerpos que circulan,
se singularizan, habitan el mundo y le otorgan sentido.
Palabras clave: accién social, corporeidad, cultura, significacién.

Vor. 5 NUM. 8 (i
33 ENsAYOSs ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878



https://orcid.org/0000-0001-6486-9360
http://orcid.org/0000-0001-5970-8108
https://orcid.org/0000-0003-1967-987X
https://orcid.org/0000-0003-0853-8932
mailto:kdz.summer%40gmail.com?subject=
mailto:continents.sky@gmail.com 

LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER
ABSTRACT

'This article addresses the imperative to recognize the centrality of corporeality and
signification in the social construction of culture. It further explores how these two
categories enable an understanding of culture as an atmosphere shaped by the con-
ditions of social change, particularly as these arise from forms of significant social
resistance. The central thesis posits that although spiritual, material, aesthetic, aftective,
and artistic traits are commonly cited as defining features of culture, such descriptors
remain aseptic and insufficient for explaining the “ways of life” and the “modes of
social resistance” manifest in contemporary society. From this standpoint, culture
cannot be reduced to the mere production of identities or their linguistic and aesthetic
representations. Rather, it emerges from experiences of bodily exposure, encounter,
and the negotiation of boundaries, where bodies are exposed, tensed between the
individual and the collective, and manifested in shared anguish. In this view, culture
constitutes an experiential openness to difference and to the alterity of bodies that
circulate, singularize themselves, inhabit the world, and endow it with meaning.
Keywords: social action, corporeality, culture, signification.

Porque los hombres, en la medida en que pueden actuar, son capaces
de llevar a cabo lo improbable e imprevisible y de llevarlo a cabo
continuamente, lo sepan o no.

Hannah Arendt.

INTRODUCCION: DE LA DIFiCIL TAREA DE DEFINIR
LA CORPOREIDAD Y LA CULTURA

Jean-Luc Nancy (2003) escribié: “Todo es posible. Los cuerpos resisten [...] La
comunidad de los cuerpos resiste” (p. 59). Esta expresion sienta las bases de lo que
entiende por libertad y la centralidad del cuerpo: “Los cuerpos exigen, todavia, de
nuevo, su creacién. No la encarnacién que insufla la vida espiritual del signo, sino
la puesta en el mundo y la reparticién de los cuerpos” (p. 59). Las repercusiones de
este planteamiento son extensas e interesantes. Por un lado, explora el problema del
poder y, por otro, el de la posibilidad de la libertad como una apuesta a la corporeidad
del mundo y de la comunidad. Existen también, empero, una serie de preguntas en
torno a qué entender por el cuerpo y cémo llevarlo a la centralidad del problema
de la cultura.

¢Es acaso la corporeidad un producto de las interacciones culturales?, ;o son éstas
las que, a partir de la dindmica social de los cuerpos, son producidas? Explorar ambas
preguntas pudiera conducir al engafioso dilema del huevo y la gallina. ;Fue primero

VoL. 5 NUM. 8 (i
34 ENsAYOs ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

el cuerpo y luego sus representaciones culturales?, ;fue después?, ¢o es que, como
lo presupone Jean-Luc, la centralidad del cuerpo supone la conciencia angustiosa
de entender que, en este momento de la historia, s6lo podemos entendernos como
significados, como sentidos, y es ello lo que nos convierte en comunidad, es decir,
en cuerpos de existencia compartida? Desde esta visién, la cultura (derivada de las
expresiones de exposicién, encuentro y limite de los cuerpos, que se exponen, se tensan
entre lo individual y lo colectivo, se exhiben en su angustia compartida) estaria lejos
de la produccién de identidades o de sus manifestaciones estéticas, se trata mas bien
de una experiencia de apertura a la diferencia y a la alteridad de los cuerpos que
circulan, se singularizan, habitan el mundo y le otorgan sentido.

La relacién entre cuerpo y cultura es problematica porque se ha normalizado
separar ambas dimensiones como si fueran correlativas, pero diferentes. De hecho,
el cuerpo se concibe como atravesado por las pricticas culturales, como en la antro-
pologia de Marcel Mauss (1979), o como sujeto a los dispositivos del poder, segtin
Foucault (2022)." No obstante, existe otra serie de dificultades que, al menos en un
acercamiento tedrico, deben ser dilucidadas: la primera consiste en a qué perspectiva
sobre la corporeidad se debe acudir para pensar la cultura; la segunda, qué acerca-
mientos teéricos en torno a esta iltima nos aclaran el problema de la corporeidad. La
tercera dificultad estriba en utilizar ambas discusiones para trazar vias comprensivas
en torno a la resistencia social y a la violencia.

ASUMIR UNA DEFINICION DEL CUERPO

La definicién de lo que se concibe como cuerpo es de suyo dificil pues, como expone
Le Breton (2018), ni siquiera es un dato evidente. ;A qué nos referimos con el cuerpo?
¢Hablamos sélo de la condicién orginica —plena de arterias, masculos y funciones— o
se puede extender hasta su condicién simbdlica, plena de usos culturales, significado
y sentido? ¢Debemos concebirlo en su inmediatez cotidiana o, como hace Jean-Luc
Nancy (2003), elevarlo a condicién ontolégica? Indudablemente, los seres humanos
SOMOS —0 poseemos— un cuerpo; sin embargo, ain hoy, ya con toda una tradicién
de estudios sobre la corporeidad, se duda en establecer la probabilidad del cuerpo.
Pese a ello, es importante generar una serie de supuestos con cierta pretensién de
verdad que puedan guiar hacia el objetivo de las presentes reflexiones en torno a la
violencia y a la resistencia social.

La visién en cuanto a la corporeidad, en relacién con las condiciones de poder y a
los modos de subjetivacién de éste, le corresponde a Foucault (2022). Si bien existen
otras perspectivas, es importante sefialar que ni la antropologia de Mauss (1979) ni
la sociologia de Le Breton (2005, 2018) abordan el problema de las formas politicas

1 En Microfisica del Poder (2022) Foucault insistié en que se debe investigar sobre qué tipo de cuer-
po exige cierto tipo de orden social. Marcel Mauss, por su parte, sefialé la necesidad en investigar
las técnicas corporales que adquieren su forma en la practica social. En el caso de Jean-Luc Nan-
cy (2003), el cuerpo aparece mas alla de la cultura, como punto de enclave que produce efectos
culturales.

Vor. 5 NUM. 8 (i
35 ENsAYOs ENERO - JUNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER

que se ciernen sobre el cuerpo ni, mucho menos, la posibilidad de su resistencia. De
este modo, la apuesta foucaultiana de entender qué poderes concretos constituyen las
subjetividades corporales se acerca mds a los objetivos de entender cémo la cultura
es reconstituida a partir de la exposicién, encuentro, tensién y limite de los cuerpos.

Me gustaria sugerir otra via para ir mds lejos hacia una nueva economia de las relaciones
de poder, una mis empirica, més directamente relacionada con nuestra situacién actual,
la cual implica una mayor relacién entre la teoria y la prictica. Esta consiste en tomar
como punto de partida a las formas de resistencia contra las diferentes formas de poder.

(Dreyfus y Rabinow, 1983, p. 3)

La propuesta de Foucault consideré al menos tres condiciones en torno al problema
sugerido. Primero, la necesidad de colocar como fenémeno de estudio las resistencias
sociales; segundo, el establecimiento del problema del poder y de la libertad dentro
de campos estratégicos; y, finalmente, la colocacién del poder en una esfera empirica
donde sea posible visibilizar tanto los discursos como las practicas de subjetivacién,
asi como sus repercusiones sociales. Esta concepcién incluye, ademads, el sefialamien-
to de la capacidad que tiene el poder de ordenar la vida, dosificar las sensaciones y
administrar —por razones de orden politico— el cuerpo. El biopoder sigue, interpreta,
absorbe y articula la existencia social; incluso puede determinar, por el mismo tipo
de razones, quién debe morir.”

La visién del cuerpo que se desprende de los estudios de Foucault en torno a
la construccién de los sujetos ofrece también, aunque no de un modo directo, una
comprension en torno a lo que pudiera entenderse como cu/fura. A diferencia de las
concepciones de origen funcionalista (para las cuales la cultura se cifie a un sistema
de costumbres, funciones e instituciones), la versién foucaultiana la presupone como
el campo estratégico donde es posible el poder y el estado contingente (histérico) de
la transformacién de la subjetividad.’ La cultura seria esa especie de espacio liminal
(fronterizo), interrelacional, donde circulan los discursos, los dispositivos, las guberna-
mentalidades, los cuerpos y los sujetos constituidos a partir de la construccién de los
modos de subjetivacién con los que se definen las formas de ver, decir, hacer, sentir y
trascender el mundo. Sin embargo, estos modos de subjetivacién contienen un fuerte
caricter semiolégico, en el cual la produccién de sentido y el cardcter simbdlico de
las significaciones sociales permiten entender las praxis culturales que los forman,
transgreden, resignifican y rearticulan, mientras favorecen —siempre como posibilidad
para constituir nuevos horizontes de enunciacién— el cambio social y cultural.

2 Mbembe (2006) ha puesto mucha atencién en este fendmeno cuya carga de violencia no sélo
corresponde al ejercicio publico del Estado, sino a la dimensién de su soberania: el derecho de
hacer morir.

3 La construccion cultural es biopolitica; es decir, sujeta a la ereccién de lo que Foucault llamaria
economia politica del cuerpo y, junto a ella, los modos de subjetivacion donde se incluye la posi-
bilidad de la resistencia, las heterotopias y la ars erética. Estos elementos, sin embargo, se anal-
izaran en el punto de las praxis significativas o culturales.

Vor. 5 NUM. 8 N
36 ENsAYOS ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

Arriesgar esta forma de conceptualizar la cultura para entender la importancia de
la resistencia social, en un siglo caracterizado por la violencia sistémica y sistemdtica
(politica social del miedo), es quizds un modo de hacer més profundo el pantano
conceptual sefialado por Clifford Geertz (2003), especificamente cuando se refiere
a la ardua tarea de definir y abordar la cultura. En ese sentido, es un ejercicio indis-
pensable describir la ruta teérica que permitié su construccién.

Los PANTANOS CONCEPTUALES EN TORNO A LA CULTURA

La cultura, como categoria, puede ser abordada desde perspectivas analiticas diversas.
Se ha interpretado a partir de distintas aristas y disciplinas, como la antropologia, la
filosofia, la lingtiistica, la sociologia, incluidos los estudios culturales. La polisemia
que le es inherente abre un mar de interpretaciones y amplia los elementos a con-
siderar cuando se habla de ella. Existen, por lo tanto, concepciones variadas que, si
bien difieren en multiples aspectos, convergen en que ésta precisa de individuos y
relaciones sociales. Por ello, es necesario un ejercicio de prudencia ante las diversas
opciones que se presentan.

En torno a la definicién de cultura, sefiala Geertz (2003), existe un pantano
conceptual. Esto quiere decir que las direcciones de los anilisis en esta materia son
multiples. La cultura no sélo tiene que ver con el sentido y proyeccién del futuro,
también juega un papel preponderante en la construccién de las identidades, prac-
ticas, ritualidades, lenguajes y modos de representacién de la realidad social. De ahi
que hablar de ella se presente como una tarea compleja, a razén de la abundancia de
puntos de vista tanto dentro como fuera de la academia. La polivalencia semdantica
(Giménez, 2005) que caracteriza a esta palabra lleva a una imprecisién de fronteras
0, lo que es lo mismo, a una endeble delimitacién conceptual.

Ante ello, puede plantearse la siguiente interrogante: ;{Cémo abordar la con-
ceptualizacion de la cultura? Si bien Geertz (2003) hizo el ejercicio de plantear al
menos once definiciones, lo cierto es que, finalmente, cuando propone el entramado
semiético de lo que entiende por cultura, lo que hace es aportar la doceava forma
conceptual, haciendo mds profundo el pantano que él mismo sefnalé. Segin Geertz
(2003), “el andlisis de la cultura ha de ser por lo tanto, no una ciencia experimental
en busca de leyes, sino una ciencia interpretativa en busca de significaciones” (p. 20).

Parece ser cierta esa aseveracion que advierte el riesgo de hundirse mas en el pan-
tano si quien cae se mueve para intentar salir. En el caso que nos ocupa, a pesar de
que se parta de la propuesta clisica de Geertz, se incluirdn también las perspectivas
teéricas de Norbert Elias (la cultura como proceso civilizatorio de largo alcance),
Pierre Bourdieu (como praxis de clase), Herder (cual centro de gravedad) y Paul
Veyne (como narracién de poder). El objetivo de hacer este recorrido no es otro
que enlazar nociones necesarias que enriquezcan la vision de la cultura como prauxis
significativa que permita entender cémo se construyen los sentidos sociales, asi como
el espacio liminal de las transformaciones sociales.

Vor. 5 NUM. 8 (i
37 ENsAYOs ENERO - JUNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER

CULTURA: ENTRE CONTEXTOS Y SIGNIFICACIONES

La cultura, de acuerdo con Geertz (2003), tiene que ver con significaciones que los
mismos seres humanos han construido. Refiere también a cédigos publicos, estruc-
turas significativas que demandan de la actividad de la interpretacién y explicacién
de la accion simbdlica. Lo simbdlico significa en una condicién publica, colectiva, por
lo que es necesario preguntarse por su sentido social. La concepcién semidtica de
cultura alude sin recato a que ésta es mds que una entidad, pues se trata, en el mejor
de los casos, de un amplio sistema de significados susceptibles de ser interpretados.
A partir de ello, la considera como un contexto que hace posible la descripcién de
tenémenos de forma inteligible.

Ese contexto estd mediado por quien interpreta. Su importancia radica en una
interpretacién que se devela desde una potente dimensién semidtica que deviene
comprensién supeditada a la realidad factica. Segun esta concepcidn, las significacio-
nes varian de acuerdo con “el esquema de vida que lo informa” (Geertz, 2003, p. 27).
Asi pues, la cultura no es sino un contexto, un marco que posibilita la descripcion
de varios fenémenos. La concepcién de la cultura como contexto, como sistema de
simbolos interpretables, invita a orientar el anélisis en funcién del actor.*

La razén de que las formulaciones sobre los sistemas simbdlicos sean orientadas
al actor se debe a que lo que interesa es la significacién que tienen las acciones para
los actores y no para los observadores. Las acciones sociales son algo mas que ellas
mismas, son también el contexto donde se insertan y las significaciones culturales
que implican. Representan, ademds, las orientaciones, intereses e intencionalidades
de los actores. Debido a que “las formas de la sociedad son la sustancia de la cultura”
(Geertz, 2003, p. 38), lo dicho antes, sobre el papel del analisis de la accion simbdlica
con énfasis en el actor, cobra sentido.

La significacién de la accién social implica cargas valorativas insertas en un con-
texto, a saber, el de la cultura. La interpretacién de las acciones sociales no es posible
sin la presencia de terceros. Las relaciones con los otros son las que dan pie a los
procesos interpretativos a razén de que los sistemas de significacién son piblicos, por
lo tanto, la cultura lo es. Compartir sistemas de significacién une, pero también separa,
ya que no todos asumen las mismas significaciones. Los conjuntos de significaciones,
entonces, permiten construir, legitimar y reproducir practicas y pensamientos, insertos
todos ellos en un contexto, en tiempos o espacios especificos. Existe entonces una
carga simbdlica significativa que otorga sentido a la vida en colectivo.

El mundo esta atravesado por relaciones de significacién. Esta misma concepcién,
aunque con sus matices de diferencia, también aparece en Arendt (2019), incluso en
Elias (1987). Para ella, el mundo es aquello que separa pero que también une. En
él se es con y a pesar de lo(s) otro(s). Esto no quiere decir que tenga que buscarse

4 Ello nos recuerda que detras de la postura semidtica de Geertz se encuentran los postulados
weberianos sobre la comprension interpretativa, misma que atravesara toda la visién encerrada
en el Verstehen, es decir, en la necesidad de voltear a los aspectos intersubjetivos de la realidad
social. Un analisis de ello se realizé en Reyes (2023) “Verstehen y Erklaren: la hermenéutica en
las ciencias sociales”.

VoL. 5 NUM. 8 (i
38 ENsAYOs ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

la comunién de significaciones. Por el contrario, la pluralidad de éstas posibilita
un entramado social diverso, en concreto, el desarrollo de composiciones sociales
(Elias, 1987) que estén en cambio constante y sean siempre otras. Los sujetos, in-
sertos en tramas de significaciones, de las cuales muchas veces no son conscientes,
viven y conviven con otros que también se encuentran atravesados por sistemas de
representacién del mundo. De ahi que se produzcan choques constantes, procesos
de distincién, juegos de poder y resistencias.

Para Geertz (2003), “la cultura consiste en estructuras de significacién socialmente
establecidas en virtud de las cuales la gente hace cosas” (p. 26). Si bien esas significa-
ciones Ilevan a los sujetos a actuar, también puede que no lo hagan. Insito en ellas se
encuentran cédigos de permisién y prohibicién. Esto quiere decir que los productos y
précticas generados por los seres humanos son imprevisibles pero limitados, anclados
a determinados marcos contextuales que rodean a la multiplicidad de individuos que
hacen posible el mundo. Bajo este orden de ideas, se infiere que las condiciones de
existencia constituyen la antesala de las acciones sociales significativas y, ademis, se
expresan siempre como fenémenos relacionales. Asi, la cultura estd conformada por
practicas de reconocimiento, exclusién, distincién y diferenciacion,’ significaciones
(de 6rdenes convergentes y divergentes), estructuras de personalidad y, por supuesto,
sentido social.

LA ACCION SOCIAL: DE LOS UNIVERSOS DE SIGNIFICACION
A RELACIONES DE PODER

Entender la cultura como una serie de practicas que implican modos de distincién
lleva a hablar de relaciones de poder y de procesos de dominacién social. A partir
de esas pricticas, segun Foucault (2012), se imponen “maneras de ver, pensar, decir
y hacer el mundo entero” (p. 31). El dominio de unos sobre otros prevalece gracias a
los dispositivos estratégicos que permiten reproducit sistemas de exclusién miltiple,
normalizados, estructurados, circulantes en los discursos y en los modos de enun-
ciacién de la realidad. Esos sistemas de acciones sociales, atravesados por formas de
significacién y practicas de poder, permiten la comprensién de los vinculos entre
individuos, grupos y cuerpos, todos ellos marcados por su cardcter asimétrico y por
procesos de sentido institucionalizados o, mejor dicho, estructurados ya como realidad
operante. En esta linea, segin Esposito (2012):

los hombres, aun antes que cualquier otra cosa, son igualados por el hecho de poder ser

todos, indistintamente, verdugos y victimas. Si alguno fuese tan fuerte, o inteligente, para

5 Seincluyen estos elementos que se desprenden de la concepcién de Bourdieu (1993). Estos son
producto del habitus, es decir, de sistemas de estructuras cognitivas y motivacionales que lle-
van a los individuos a actuar de cierta manera o a no hacerlo en absoluto. Seguiin este sociélogo
francés el habitus produce tanto practicas individuales como colectivas. Al igual que la cultura,
se encuentra inserto en un contexto que, si bien lo hace posible, también lo constrifie pues esta
sujeto a condiciones histdricas y sociales especificas.

Vor. 5 NUM. 8 (i
39 ENsAYOs ENERO - JUNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER

no sentirse amenazado por los otros, la tensién se aplacaria. Los hombres se organizarian
dentro de las relaciones estables de mando y obediencia. Pero no sucede asi. Se temen
reciprocamente porque saben que ninguna diferencia fisica e intelectual podrd asegurarlos

ante la amenaza de muerte que constituyen uno para el otro. (p. 275)

El poder es asimétrico, se ejerce siempre en una dindmica de tensiones estratégicas,
colectivas y significativas. En torno a esto ultimo, Esposito (2012) entendié que, si bien
existen conflictos individuales, todos ellos en realidad se someten a la dindmica del nosotros
que asume (en una impresionante movilidad de los cuerpos) la existencia de lo que “estd
entre nosotros”. El término utilizado por Esposito es esclarecedor: la communitas. Esta
no da cuenta sélo de la organizacion colectiva, sino en la experiencia de los modos
de inclusion-exclusion-identidad-estigmatizacion que se desprenden de la existencia
del riesgo de lo externo, de lo otro. La communitas es entonces no un espacio cultu-
ral delimitado, sino una reaccién sociopolitica del riesgo dado por la diferencia. La
accién social se constituye como modo generativo del poder que incluye/excluye y
se somete a la condicién de significatividad del cum, es decir, de la presencia y del
munus, 1a obligacién.

El poder circula entre los modos de presencia y de obligacién; sin embargo, éste
tiene la cualidad de ser una accién social estructurada bajo la 16gica de ciertos modos
de orden o, por otro lado, estructurante de nuevos modos de ver y decir. Lo que hay
que agregar es el caricter semioldgico de la accién social porque, ya sea para uno
u otro lado, la accién estructurada impondrd el sentido social asentado en una red
significativa de orden, mientras que la accién estructurante entrafiard la posibilidad
de otros posibles horizontes de enunciacién significativa.

En tal sentido, la accién social es relacional, se construye como espacio de lucha,
donde la dominacién se ejerce y se resuelve —o no— en nuevas formas de reconstitucién
del orden social. La accién social es, ademds, significativa, semidtica, propensa siempre
a la interpretacién. Asi pues, volviendo con Geertz (2003), es en la accién social que
las formas culturales se articulan y donde, precisamente, se ejerce la interpretacion.
Este acto de interpretar tiene que ver con desentrafiar lo que algo significa. A este
respecto, todo andlisis cultural implica conjeturar significaciones de un universo
cuyas acciones simbdlicas, las mds de las veces, no resultan familiares. Esto porque
la cultura construye modos de accionar dirigidos a la busqueda de sentido, a formas
de configurar el dominio y a la tarea de significar el mundo, por eso también forma
y moldea, permitiendo la configuracién de horizontes promisorios de articulacién
colectiva. De esta multiplicidad surgen variados escenarios que permiten incidir en
el entramado social. Ese telén de fondo se expone como base para que los sujetos
y los cuerpos puedan desenvolverse. Dicho en otros términos: es un contexto que
permite la accién, haciendo de ella algo multifacético y significativo.

VoL. 5 NUM. 8 (i
40 ENsAYOs ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

EL ANALISIS DEL CONTEXTO Y EL PRETEXTO:
LAS INTENCIONALIDADES DEL PODER

La metafora de la cultura como telén de fondo donde se produce la accién social,
revelando la reproduccién del poder y de los modos de significacién, permite enten-
der cémo es que los rasgos espirituales, materiales, estéticos, afectivos y artisticos se
encuentran atravesados por densas relaciones de exclusién, distincién, normalizacién
y legitimacién de los érdenes corporales e intersubjetivos dentro de los cuales sucede
lo social. Existe, entendi6é Foucault (2003), una economia politica del cuerpo y es,
dentro de ella, donde sucede el caricter liminal (fronterizo) de la cultura. Ahi, como
si fuera un nodo con multiples ejes axiales, se entrecruzan los modos de significacién
y sentido; las formas de operacién sobre los cuerpos, las pricticas de distincién que
surgen en las narrativas del orden, normalizadas y judicializadas (produccién de
discursos), los contextos y pretextos especificos —ahora si— donde todo ello opera
amalgamado, como urdimbre significativa.

Establecer la necesidad de la focalizacién de los contextos no significa sélo con-
siderar las coordenadas geogrificas o temporales de la accién social. Se sabe, como
axioma popular, que los seres humanos, y particularmente los llamados occidentales,
“no se han comportado siempre del modo que hoy acostumbramos a considerar como
tipico suyo y propio de los hombres civilizados” (Elias, 1987, p. 47). Sus précticas han
experimentado transformaciones en funcién de la historia y de las herencias histéricas
que han vivido, de sus modos de habitar el espacio, ya convertido en territorio, lugar,
regién o sitio. Esto, que cominmente se entiende como contexto, como si fuera un
escenario donde las cosas ocurren, es apenas un avistamiento a la focalizacién del
tenémeno social que se estudia, pero no corresponde a un ejercicio mds meticuloso
de su contextualizacién. En todo caso, siguiendo con la metéfora del escenario, el
contexto es donde el poder, la significacién y la corporalidad residen, exigen de si, y
se enmarcan como horizontes de enunciacién.

La cultura, asevera Elias (1987), se entrevera con largos procesos civilizatorios y
es en ellos donde se interiorizan las normas, se moderan los impulsos humanos y se
adaptan las acciones sociales a dichas condiciones. Sin embargo, mis alld de cémo
se han moldeado los individuos a las “mds diversas historias y geografias” (Sibilia,
2006, p. 10), la cuestion estriba en como se han constituido los modos de significa-
cién y sentido, las formas de operacién sobre los cuerpos, las practicas de distincién
y las enunciaciones discursivas que legitiman la norma y la estigmatizacion, el re-
conocimiento y la invisibilidad del otro. Asi pues, la exclusion de ciertas précticas
resulta en la poca o nula visibilidad otorgada a otros universos de significacién no
occidentales. La ceguera respecto a los cuerpos subalternos representa un obsticulo
para la interpretacién de significaciones diversas.

Por tanto, la visibilizacién y movilidad de los cuerpos soterrados implica reconocer
la potencia de sus actos y lleva a la refutacién de la negacién y el desinterés que fun-
damenta su accionar. Con ello, la plasticidad e infinitud que caracterizan a los seres
humanos es trastocada, provocando e impulsando a los sujetos a dejar la quietud y

Vor. 5 NUM. 8 (i
41 ENsAYOs ENERO - JUNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER

la subordinacién técita. El estudio del contexto, ya visto mds alld de las limitaciones
espaciotemporales, deja ver la posibilidad del cambio social. Esto es indicativo de
la evocacién de un plano dialéctico que resignifica el valor de la libertad y que gesta
manifestaciones de rebeldia e insurreccién ante el sometimiento. Dicho de otro modo,
es la potencializacion de los cuerpos predispuestos para la accién social.

INVENTIVA: HACIA LA CONSTRUCCION DE OTRAS NARRATIVAS

Mujeres y hombres son seres inacabados que se enfrentan a procesos de transformacién
constante y viven entre relaciones de poder que muchas veces constrifien su campo
de movilidad y accién. A pesar de ello, es necesario no perder de vista dos elementos:
el primero es que la historia no estd sujeta a esquemas y el segundo, que la capacidad
de inventiva es inherente a los individuos. Por consiguiente, existen posibilidades
de critica a los cursos de accién que impliquen segregacién y propicien la exclusion.
La inventiva posibilita la construccién de nuevas narrativas, la modificacién de es-
cenarios y la irrupcion en la cotidianidad. Transformar ciertas practicas incide en el
habitusy, con €, en las estructuras cognitivas y motivacionales que prevalecen. De
esto es posible inferir que la historia, asi como la cultura, se construyen, cambian en
el tiempo y, con ello, modifican la personalidad de los sujetos. Aunado a los impactos
individuales que esto genera, no ha de olvidarse que, en el proceso, la sociedad formula
desde si misma sus propias funciones de mando. EI constructo social y la accién se
organizan de forma permanente desde su potenciacién colectiva. Es asi porque los
deseos y posibilidades libertarias implican una relacién de un mundo comun. El
deseo y su articulacién redimensionan la accién dejando a un lado la inmovilidad.
La no linealidad y la posibilidad de romper esquemas se debe a que la constitu-
cién de los seres humanos no es estitica ni inalterable. Por el contrario, cuentan con
las capacidades para modificar el devenir. Pese a que “el cuerpo estd inmerso en una
serie de redes que le imponen ciertas reglas, obligaciones, limites y prohibiciones”
(Sibilia, 2006, p. 32), incurrir en la trama de relaciones de poder es posible. La lucha
constante y las resistencias buscan modificar el mundo donde se vive y se dan a través
de cuerpos disidentes. La conjuncién de cuerpos que se encuentran fuera de la norma
y que, por su misma condicién, son invisibilizados, negados y excluidos de la esfera
politica tiene en si la potencialidad de incidir y actuar, a partir de las diferencias, en
el espacio publico en pro de otras condiciones de existencia. Esto, en términos he-
gelianos, es la creacién humana como recurso histérico, es una manifestacién plural

que deviene cultura.

LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA

La cultura propicia procesos de construccién de sentido. En estos proyectos a futuro,
las diversidades —sean de ideas, costumbres o cuerpos— confluyen. El contacto con

VoL. 5 NUM. 8 (i
42 ENsAYOS ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

los otros, entonces, se antoja necesario al momento de hablar de la cultura. Abrazar
el plural implica el reconocimiento de la diversidad y de la potencialidad de los
individuos para afiadir algo nuevo desde la singularidad. La plasticidad de los seres
humanos, la elasticidad del momento y la contingencia de la vida dejan lugar a una
multiplicidad de significaciones, relaciones, practicas y manifestaciones irreductibles a
una forma tnica. La cultura es mds que un concepto de corte nomoldgico y no puede
ser pensada como algo estitico. Es una estructura compleja, histérica, significativa,
inestable y fronteriza, como ya se fundamenté.

En este orden de ideas, Veyne (1987) se pregunta “;qué es esta capacidad que
tienen los hombres de actualizar, por nada y a propésito de nada, estas amplias cons-
trucciones que son las obras y practicas sociales y culturales [...] como si tuvieran
energia ociosa” (p. 74). Una posible respuesta a esta interrogante es la potencia que
albergan todos los individuos de modificar sus condiciones de existencia a partir de
sus concepciones del mundo y de su conjunto de pricticas, esto es, de la capacidad
de inventiva. La elasticidad de la que son capaces, esa facultad de crear incluso lo
inesperado, es el punto de partida para la construccién de multiples senderos, unos
menos hostiles ante la pluralidad y mas abiertos a las diferencias. La creatividad y
la inventiva son formulaciones que devienen imaginacién. Esto conduce a la con-
solidacién de horizontes de posibilidad de corte multiple, a la proyeccién de formas
diversas de liberacién y a la lucha constante por crear nuevos espacios de apropiaciéon
individual y colectiva.

Luchar por el presente y el porvenir implica “la idea de que reelaborar el esquema
de relaciones sociales es reacomodar las coordenadas del mundo experimentado”
(Geertz, 2003, p. 38). Esto requiere arribar a procesos de sustitucién y creacion,
de inventiva y reinvencién. El entramado social no es uniforme ni mucho menos
inmévil. Los individuos son capaces de agregar algo nuevo, de alterar lo ya existente
y de enfrentarse a circunstancias multiples no previstas. La elasticidad, la capacidad
de cambio de los sujetos, sea de forma consciente o no, representa el punto a partir
del cual se modifica el espacio compartido. Otros caminos son viables gracias a dos
elementos que, segiin Jaeger (2001), constituyen las fuerzas del alma y hacen posible
una educacién ética, a saber, la palabra y la accién.

La educacién, de acuerdo con este fildsofo alemdn, pertenece no al individuo, sino
a la comunidad. Busca organizar y modelar en beneficio colectivo. A partir de este
proceso de modelacién, es posible hablar de la construccién del sentido social. Cabe
resaltar que ese sentido estd orientado siempre hacia el futuro y no puede darse sin
la presencia de otredades y de procesos de socializacién. Lo individual y lo singular
confluyen de forma activa y se encuentran en constante movimiento, siempre en
consonancia, rumbo a la consolidacién de veredas analiticas y reflexivas que esta-
blezcan la posibilidad de avanzar de forma constante hacia lo diverso, dentro del
espacio colectivo. Por eso, como sefialé Geertz (2003), “la cultura, ese documento
activo, es pues publica [...] Aunque contiene ideas la cultura no existe en la cabeza
de alguien; aunque no es fisica, no es una entidad oculta” (p. 24), se da en el entre y

se mantiene a razén de la interaccidn.

VoL. 5 NUM. 8 (i
43 ENsAYOs ENERO - JUNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER

Alteridad y socializacién tienen implicita la idea de la multiplicidad humana y, con ella,
de la existencia de diferencias culturales. En sentido herderiano, cada sociedad “tiene su
propia forma de actuar, pensar, sentir y representar, crea sus propios ideales colectivos
en virtud de los cuales es una civilizacién, solo puede ser verdaderamente comprendida
y juzgada en términos de su propia escala de valores” (Berlin, 2000, p. 29). No obstante,
esto no quiere decir que no se pueda dar el encuentro entre culturas, por el contrario, es
esa misma diversidad la que lo hace posible. La pluralidad humana, entonces, se deja
ver en diversas esferas, desde las linglisticas y organizacionales, hasta las cognitivas y
artisticas, todas ellas marcadas por contextos y sistemas de significacién particulares.

Existen, empero, otros modos de visibilizar cémo opera el cambio social y la
pluralidad humana, considerando no la normalizacién sino el conflicto como motor
de éste: el de la resistencia social significativa. Si bien, para el estudio de la resistencia
social se cuenta con un andamiaje de autores que van desde Gramsci (1986), Tarrow
(2013), Zibechi (2022), Tilly y Wood (2010) o Touraine (1999), entre otros tantos,
aqui se debe establecer una nocién significativa de la resistencia por medio de la
cual se puedan observar ya no sélo cémo operan —como acciones colectivas o como
movimientos sociales— frente al poder, sino cémo se erigen como la base germinal de
tuertes trasformaciones en la cultura: la movilizan, la vuelven inestable, la resignifican.

La idea de la resistencia social significativa surge de un presupuesto sencillo: frente
al ejercicio del poder capacitado para normalizar la realidad a través de largos proce-
sos de subjetivacion, aparece siempre la posibilidad de pensar afuera del pensamiento.
Foucault (1999) establece una relacién necesaria entre la materializacién del poder
como accién estratégica y la posible construccién de un nuevo principio histérico
que transforme las condiciones de existencia y de realizacién de dicho poder. Resistir,
en este acercamiento, significa —aunque sélo sea como posibilidad— que los actores
se abren ante la necesidad de enfrentar, desde otras visiones del orden social, signi-
ficativo y corporal, los mecanismos y dispositivos que un cierto orden —presentado
como preexistente— posee. En torno a esto, Reyes (2018) afirma que:

la transversalidad del poder implica la horizontalidad del contrapoder y la posibilidad
de disentimiento. Si el poder debe ser estudiado como algo que circula, que no funciona
sino en cadena, que se ejercita a través de una organizacion reticular y de redes, la resis-
tencia entendida como ese contrapoder debe tener el mismo tratamiento y debe, como

ya lo enunciaba Van Dijk, contemplar lo especifico de la transgresién y de su oposicién.

(pp- 48-49)

La resistencia social significativa debe evidenciar los parimetros del ejercicio del poder
y denunciar la espectacularidad en la que se basan sus dispositivos no discursivos que,
en contrasentido, han demostrado su eficiencia en la construccién de los discursos
corporales y significativos hegeménicos. También, debe permitir la construccién de
itinerarios del empoderamiento colectivo e individual, ya sea en el cuestionamien-
to critico, en la rebelién o en la irrupcién en los espacios publicos. Debe, ademas,
expresar la emancipacién como experiencia intersubjetiva, desde el cuerpo, desde la

VoL. 5 NUM. 8 (i
44 ENsAYOS ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




KAREN GUADALUPE HERNANDEZ CORREA § JOSE CRUZ JORGE CORTES CARRENO § CRISTINA GONZALEZ PEREZ § ALVARO REYES TOXQUI

reconstruccién de nuevas significatividades. Esta forma de entender la resistencia nos
dice que es en ella donde es posible cambiar el eje del mundo y entender la alteridad
de los cuerpos y sus significaciones que circulan, se singularizan, habitan el mundo
y le otorgan sentido. Ahi, en ese espacio fronterizo, liminal, es donde pueden surgir
otros modos de ver, decir, conocer y actuar.

CONCLUSIONES

La centralidad del cuerpo, en la definicién fronteriza de la cultura, es un intento de
comprender a esta Gltima no como una dimensién estética de la realidad social sino,
por el contrario, como un entramado complejo, dindmico e inestable, mismo que se
constituye no a partir de la condicién visible de las tradiciones, costumbres, lenguajes
y creencias, sino como producto de las formas en que opera el poder sobre el cuerpo,
los procesos de significacién social y, con ello, en los modos de la resistencia social
significativa. La polivalencia semantica que caracteriza a la cultura, mds que ser una
traba, se erige como el recurso que abre un debate teérico que no encuentra fin. La
abundancia de perspectivas que esta palabra ofrece es una invitacién al andlisis
de la cotidianidad, a partir de distintas lentes, asi como una provocacién para inter-
pretar las acciones simbdlicas, sin olvidar que los universos son multiples y estin en
transformacién constante. Es también la bisqueda de la relacién inmanente-tras-
cendente de la significacién y de las referencias que le implican. La cultura no es un
plano rigido ni una construccién geométricamente articulada, es contradiccién y un
espacio cadtico susceptible de ser abordado desde una interpretacién profunda. No
obstante, es preciso ser cuidadoso para no hundirse en el pantano conceptual que esa
variedad de concepciones implica.

La contradiccién y el conflicto revelan que la cultura surge de la transformacién
de las significaciones sociales, asi como de relaciones de poder y dominacién que
arrojan posibilidades distintas de futuro. Por ende, aquella no es cerrada. Estd abierta
ala inventiva, a la construccién de nuevas narrativas, a las resistencias y los ejercicios
de resignificacién. Su polivalencia (entiéndase la multiplicidad de enfoques que
otorga) hace posible ver que un hilo conductor en sus variadas propuestas analiticas
es la presencia de otredades. El ser social encuentra su sentido en el mundo desde
la cultura, partiendo desde lo individual, lo plural y lo diverso, porque todo a la vez
es universal y necesario. Por ese motivo, se apela por el rescate del papel de la plura-
lidad como elemento que posibilita la reinvencién de sistemas de representacién y
significacién, pero siempre con cierta mesura y racionalidad. Lo cual lleva a encon-
trar en lo distinto una carga significativa con orientacién y sentido para ampliar los
horizontes de comprensién.

Esta visién de la cultura y de los modos significativos en su construccién y trans-
formacién sirve como marco tedrico metodolégico para operar la visibilizacién —para
su comprension e interpretacién— de los mds diversos fenémenos sociales contem-
pordneos. El arte de la resistencia significativa, gestual y corpérea, programdtica o

VoL. 5 NUM. 8 (i
45 ENsAYOs ENERO - JUNIO 2026 U
ISSN 2954-3878




LA RESISTENCIA SOCIAL SIGNIFICATIVA Y LA CONSTRUCCION DE LA CULTURA: DE CUERPOS, SIGNIFICADO Y PODER

espontanea, siempre ha estado alli, en la historia particular de los pueblos, creando
espacios de contrapoder, heterotopias de disidencia, de probabilidad de generar nuevos
saberes, nuevas visiones en torno al cuerpo, a su posible libertad, y a la ampliacién o
contraccién de los campos estratégicos donde lo que estd en juego es la vida misma.
Explorar estas teorias se vuelve, hoy, un ejercicio indispensable.

REFERENCIAS

Arendt, H. (2019). 3 Qué es la politica?. Ariel.

Berlin, I. (2000). Vico y Herder. Dos estudios en la historia de las ideas. Cétedra.

Bourdieu, P. (1993). E/ sentido prdctico. Taurus.

Dreyfus, H. y Rabinow, P. (1983). Michel Foucault, mds alld del estructuralismo y la hermenéutica. Nueva Vision.
Elias, N. (1987). E/ proceso de la civilizacion. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas. Fondo de Cultura Econémica.
Esposito, R. (2012). Diez pensamientos acerca de la politica. Fondo de Cultura Econémica.

Foucault, M. (1999). Estética, ética y hermenéutica. Obras esenciales. Volumen 11. Paidés.

Foucault, M. (2003). Vigilar y castigar. El nacimiento de la prision. Siglo xx1.

Foucault, M. (2012). E/ poder, una bestia magnifica. Sobre el poder, la prision y la vida. Siglo xx1.

Foucault, M. (2022). Microfisica del poder. Siglo xx1.

Geertz, C. (2003). La interpretacion de las culturas. Gedisa.

Giménez, G. (2005). Teoria y andlisis de la cultura. CONACULTA.

Gramsci, A. (1986). Cuadernos de la cdrcel. Era.

Jaeger, W. (2001). Paideia: los ideales de la cultura griega. Fondo de Cultura Econémica.

Le Breton, D. (2005). Cuerpo sensible. Metales Pesados.

Le Breton, D. (2018). Sociologia del Cuerpo. Siruela.

Mauss, M. (1979). Sociologia y Antropologia. Tecnos.

Mbembe, A. (2006). Necropolitica. Melusina.

Nancy, J. (2003). Corpus. Arena.

Reyes, A. (2018). Itinerarios sociales del cuerpo. Bigpolitica y resistencia social. Cofradia de Coyotes.

Reyes, A. (202 3). Verstehen y Erklaren: la hermenéutica en las ciencias sociales. Inersticios, (59), 202-219. https://revistas.

uic.mx/index.php/intersticios/article/view/139

Sibilia, P. (2006). E/ hombre postorgdnico. Cuerpo, subjetividad y tecnologias digitales. Fondo de Cultura Econémica.
Tarrow, S. (2013). El poder en movimiento. Los movimientos sociales, la accion colectiva y la politica. Alianza.

Tilly, C.y Wood, L. (2010). Los movimientos sociales, 1768-2008. Desde sus origenes a Facebook. Critica.

Touraine, A. (1999). 3Como salir del liberalismo?. Paidés.

Veyne, P. (1987). ;Creyeron los griegos en sus mitos? Ensayo sobre la imaginacion constituyente. Granica.

Zibechi, R. (2022). Mundos otros y pueblos en movimiento. Debates sobre anti-colonialismo y transicion en América Latina.

Desdeabajo.

VoL. 5 NUM. 8 (i
46 ENsAYOs ENERO - JuNIO 2026 U
ISSN 2954-3878



https://revistas.uic.mx/index.php/intersticios/article/view/139
https://revistas.uic.mx/index.php/intersticios/article/view/139

