
12HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Universidad Autónoma de Querétaro
Licencia Creative Commons Attribution - NonComercial ShareAlike 4.0 

Internacional (CC BY-NC-SA 4.0)

Gabriela Sánchez López

Instituto Tecnológico y de Estudios Superiores de Occidente 

Guadalajara, México

gabriela.sanchez@iteso.mx

ORCID: 0000-0003-4407-0580

Recibido: 15/08/2025

Aceptado: 20/10/2025

Mariposas al vuelo: investigación artística 
y resonancia afectiva frente a las violencias 
feminicidas

Butterflies in flight: artistic research and affective resonance in 
the face of feminicidal violence

DOI: 10.61820/ha.2954-470X.2017

https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580
https://orcid.org/0000-0003-4407-0580


13HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Resumen

Nosotras Sobrevivientes: sostener la vida juntas es una exposición que recoge un 

proceso de investigación-acción participativa que derivó en una investigación ar-

tística. Este tipo de estudio se realizó junto con niñas y adolescentes atravesadas 

por un continuum de violencias feminicidas que, a su vez, vivieron temporal-

mente en un anexo en Tlajomulco de Zúñiga, Jalisco. Asimismo, en el presente 

artículo se entiende la investigación artística como una práctica de conocimiento 

situado, donde la creación colectiva deviene como forma de indagación y víncu-

lo. La muestra incorporó dispositivos de resonancia, tales como el libro de visitas 

con preguntas abiertas y mariposas de papel donde las personas visitantes es-

cribieron mensajes a las creadoras. Estos dispositivos operaron como archivo 

vivo, es decir, no como un repositorio, sino como un tejido en movimiento de 

sensibilidades y respuestas éticas.

A la luz de las ideas de Rita Segato, Audre Lorde, Sara Ahmed y Pablo Mar-

tínez-Zárate, este texto sitúa los lenguajes agramaticales, la pedagogía excéntri-

ca y las prácticas artísticas como modos para interrumpir la habituación a la 

violencia sin fetichizar el dolor. El foco no está en “empoderamientos” ni en 

clausuras reparadoras, sino en lo que se hace posible cuando la investigación 

se entrelaza con la creación colectiva como umbral para pensar, sentir y hacer 

en común. Más que ofrecer soluciones, la experiencia abre grietas para expe-

rimentar prácticas investigativas, así como pedagógicas, que antepongan la 

imaginación, la ternura y el cuidado en contextos de violencia estructural.

Palabras clave: investigación artística, archivo vivo, prácticas agramaticales, 

contra-pedagogías, niñas y adolescentes

Abstract

Nosotras Sobrevivientes: Sustaining Life Together is an exhibition that draws 

from a participatory action research, process that evolved into artistic research. 

This study was carried out with girls and adolescents who had experienced a conti-

nuum of feminicidal violence and who had also lived, for a period, in a rehabilitation 

center in Tlajomulco de Zúñiga, Jalisco. In this article, artistic research is understood 

as a practice of situated knowledge, where collective creation becomes a mode of 

inquiry and relation. The exhibition incorporated devices of resonance, such as a 

guestbook with open questions and paper butterflies on which visitors wrote messa-

ges to the creators. These devices functioned as a living archive, not as a repository 

but as a shifting weave of sensibilities and ethical responses.



14HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Drawing on the ideas of Rita Segato, Audre Lorde, Sara Ahmed and Pablo Mar-

tínez-Zárate, this text situates agrammatical languages, eccentric pedagogy and 

artistic practices as ways of interrupting habituation to violence without fetishizing 

pain. The focus is not on “empowerment” narratives or on reparative closures. It is 

on what becomes possible when research intertwines with collective creation as a 

threshold for thinking, feeling and acting in common. Rather than offering solutions, 

the experience opens fissures through which to experiment with research and peda-

gogical practices that place imagination, tenderness and care at the center in contexts 

marked by structural violence.

Keywords: artistic research, living archive, ungrammatical practices, counter-ped-

agogies, girls and adolescents 

Pedir reconocimiento u ofrecerlo no significa pedir que se reconozca lo 

que uno ya es. Significa invocar un devenir, instigar una transformación, 

exigir un futuro siempre en relación con otro (Butler, 2006, p. 72).

Introducción

En 2023 acompañé un proyecto de investigación-acción participativa con niñas y 

adolescentes que residían temporalmente en un anexo en Tlajomulco de Zúñi-

ga, Jalisco. En México, los anexos son espacios de rehabilitación no regulados, 

orientados al tratamiento de adicciones, pero que en la práctica atienden una 

amplia gama de problemáticas de salud mental y social. Suelen funcionar sin su-

pervisión profesional ni sanitaria, bajo dinámicas punitivas, de encierro y con 

un fuerte componente religioso. Estos centros de ayuda representan la forma 

en que el Estado ha tercerizado estructuralmente la atención en salud mental 

de las clases populares, profundizando la desigualdad en el acceso al cuidado.

Como documenté en trabajos previos (Sánchez et. al., 2005), en la última 

década el número de niñas, niños y adolescentes en estos lugares se ha incre-

mentado debido al uso de estos espacios como dispositivos de resguardo ante 

las violencias familiares y comunitarias. Por otra parte, Jalisco se encuentra 

entre las entidades con mayor incidencia de violencia de género y feminicidio 

en el país: el 71.9 % de las mujeres han sufrido algún tipo de violencia, especial-

mente violencia sexual desde la infancia (Instituto de Información Estadística 



15HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

y Geográfica de Jalisco [IIEG], 2022). En este contexto, las participantes no in-

gresaron a los anexos de manera directa a causa de estas violencias. El trasfon-

do de sus internamientos correspondía a trayectorias atravesadas por violencias 

concatenadas de abandono, orfandad, desaparición intermitente, autolesiones e 

intentos de suicidio, que condensan su vivencia de daño.

De mi experiencia de acompañamiento en este proyecto —desarrollado en-

tre 2023 y el primer semestre de 2024 bajo los principios de la investigación-ac-

ción participativa— emergió, un año y medio después, la exposición Nosotras 

Sobrevivientes: sostener la vida juntas. El proceso que devino en esta fue acom-

pañado colectivamente por un grupo intergeneracional conformado por las ni-

ñas y adolescentes que vivieron temporalmente en un anexo de Tlajomulco de 

Zúñiga, Jalisco, así como por un equipo de investigadoras en antropología y 

educación, además de estudiantes en psicología, músicos, maquillista y artis-

tas audiovisuales. La obra, en adelante, Nosotras Sobrevivientes, fue presentada 

en una galería universitaria de arte durante septiembre y octubre de 2024, y 

estuvo conformada por un conjunto de 30 fotografías artísticas realizadas con 

maquillaje teatral, 11 videos cortos, una canción original y cinco piezas textiles 

utilizadas en las sesiones fotográficas (una de ellas elaborada a partir de los di-

bujos de los storyboards que las participantes crearon para producir sus videos). 

La exposición incluyó, además de fotografías documentales del proceso, diversos 

materiales de la investigación-acción, como los mapas corporales que trazaban 

las relaciones entre cuerpo y territorio, testimonios orales, al igual que otros 

objetos y recursos empleados durante los talleres, presentados como parte del 

proceso mismo de creación y reflexión colectiva (Briseño, 2024). 

Tras la muestra, entendí con mayor claridad el proceso creativo que había-

mos acompañado desde el inicio. Me refiero al proceso completo que comenzó 

cuando las niñas y adolescentes decidieron usar el arte para expresarse, conti-

nuó con el desarrollo de las piezas y finalizó con la exposición. Ese recorrido se 

volvió legible a la luz de la investigación artística (Martínez-Zárate, 2023), que 

me ayudó a nombrar intuiciones que habían estado presentes desde el principio. 

Desde esta perspectiva, entiendo la investigación artística como un modo de 

producción de conocimiento, así como de sentido, que emerge de los propios 

procesos creativos y materiales del arte, concebido como un campo de expe-

rimentación capaz de generar saberes sensibles, afectivos y corporales. Más 



16HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

que un método ilustrativo o de representación, abre otras formas de percep-

ción, relación y comprensión del mundo, donde los gestos estéticos funcionan 

como dispositivos analíticos, a la vez que políticos. Al mismo tiempo, actúa como 

una pedagogía situada que se construye en la interacción y en el hacer conjunto. 

Igualmente, funciona como una operación agramatical en el sentido planteado por 

Segato (2018), a saber, una vía para abrir posibilidades de expresión y vínculo 

que no caben en los lenguajes hegemónicos, particularmente los académicos.

A partir de este marco, fui capaz de reconocer con mayor nitidez las sensi-

bilidades y formas de vinculación que pueden surgir cuando una investigación 

se entrelaza con un proceso creativo colectivo. En nuestra experiencia, el arte 

operó no como un medio expresivo, sino como un dispositivo relacional capaz 

de generar lo que Sara Ahmed (2015) denomina orientaciones afectivas, en 

otras palabras, la circulación de las emociones que modifican la manera en que 

los cuerpos se vinculan con el mundo y con los otros. Este movimiento amplió 

las posibilidades de acción frente al daño y la desvalorización.

En esta trama, guiada por las decisiones tanto estéticas como políticas de 

las niñas y adolescentes, el proceso creativo se sostuvo en las razones que ellas 

fueron nombrando durante la investigación-acción participativa. Precisamente, 

hubo interés en el deseo urgente de amor y ternura; la interpelación a un entorno 

habituado a la violencia (Auyero y Berti, 2013); el borramiento de las violen-

cias feminicidas que atraviesan a personas de su edad; así como la necesidad de 

conmover y despertar una respuesta ética en los demás. 

Con el objetivo de poner en práctica la imaginación orientada al cuidado, 

ideamos juntas un dispositivo de resonancias, concebido como una estrategia 

curatorial y relacional para abrir modos de encuentro entre la obra y quienes la 

visitaban. En este caso, se materializó en dos gestos complementarios: por un 

lado, un conjunto de preguntas en el libro de visitas; por otro, una intervención 

en sala donde las personas visitantes podían dejar mensajes escritos en maripo-

sas de papel. Aunque distintos en su forma, ambos compartían la misma lógica, 

es decir, propiciar y documentar una respuesta afectiva y ética entre quienes 

crearon la obra y quienes la experimentaron.

De este modo, el presente artículo analiza una parte específica de la muestra, 

a saber, el libro de visitas y las mariposas de papel como recursos de resonan-

cia. El estudio comprende que en estos se materializa la circulación afectiva 

entre creadoras y visitantes, al mismo tiempo que se condensan las respuestas 



17HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

éticas y emocionales que la obra convoca. Estos dispositivos de resonancia son 

concebidos como un archivo vivo, al igual que como herramientas pedagógicas 

que movilizan afectos, lo que permite resignificar la experiencia desde la agen-

cia de las participantes. 

En este planteamiento, la agencia no se entiende como una acción individual 

o voluntarista, sino como una capacidad relacional y situada. Saba Mahmood 

(2005) propone una lectura crítica de las concepciones liberales de agencia 

asociadas exclusivamente con la resistencia o la autonomía. En consecuencia, la 

antropóloga estadounidense plantea comprender la agencia como la posibilidad 

de actuar dentro de regímenes de poder y en condiciones de restricción, resigni-

ficando tanto los modos de sujeción como los márgenes de lo posible.

Esta crítica a la visión binaria entre agencia y subordinación se amplía con 

planteamientos contemporáneos que, retomando a Darieck Scott, sugieren for-

mas de powerfulness in debility o de reassemblage in dispossession1, es decir, prácti-

cas cotidianas mediante las cuales los sujetos reconfiguran, aunque sea de manera 

parcial o efímera, las relaciones de poder que los atraviesan (Scott, 2010, como se 

citó en Campt, 2017). Desde estas miradas, la agencia se desmarca de los extre-

mos que la reducen a una resistencia plena o a una sumisión total, comprendién-

dose más bien como la capacidad de generar tensiones, desvíos o reensamblajes 

que introducen fisuras en los órdenes de dominación. En ese sentido, las formas 

de agencia pueden leerse también como gestos creativos: modos de imaginar y 

rehacer lo posible.

Desde este marco, el artículo se vincula críticamente con propuestas teóricas 

sobre memoria, pedagogías y afectos, para analizar cómo los dispositivos artísti-

cos colectivos, en el contexto de una investigación académica, pueden funcionar 

como una posibilidad situada de resistencia ante la cosificación de cuerpos y 

relatos. Se pretende examinar el alcance y los límites de la práctica artística 

colaborativa como horizonte metodológico y ético, sin idealizar sus efectos ni 

presuponer capacidades transformadoras absolutas.

A partir de este análisis, el escrito reconoce cómo los gestos relacionales 

construidos en la exposición Nosotras Sobrevivientes ponen en primer plano 

el reclamo de cuidados por parte de las niñas y adolescentes. Debido a ello, 

1	 Para una traducción propia de ambos conceptos sugiero potencia en la debilidad y rearticulación en la 
desposesión, reconociendo los riesgos de trasladar al español los matices político-afectivos presentes 
en los conceptos originales, especialmente en un marco donde la agencia no se opone de manera 
binaria a la subordinación, sino que se expresa en formas situadas de recomposición y afectación.



18HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

se evidencia su agencia al interpelar la habituación social a la violencia desde 

una práctica estética-política colectiva. Escribo partiendo de un lugar de acom-

pañamiento e investigación compartida con colegas, estudiantes y las propias 

niñas y adolescentes, un posicionamiento que reconoce que el conocimiento 

generado no emerge de la distancia analítica, sino del vínculo y el aprendizaje 

recíproco construido en el proceso.

I. Imaginación, poesía, archivo vivo y otras contra-pedagogías

Antes que una investigación, lo que compartimos fue una gramática rota, es de-

cir, una conversación que no cabía en el lenguaje académico que había habitado. 

Con el tiempo entendí que ese modo de hacer era en sí una forma de avanzar 

hacia otra manera de conocer y estar juntas. Rita Segato (2018) llamaría a esto 

una práctica agramatical, que se puede definir como un gesto que desobedece la 

sintaxis del poder para inventar otras maneras de decir y de vivir. En ese sentido, 

el trabajo colectivo de las adolescentes puede pensarse como una contra-pedago-

gía que devolvió vitalidad a los procesos de cosificación que habían vivido.

La producción colectiva desde un registro sensible activa memorias corpo-

rales que constatan cómo las violencias estructurales se inscriben y perpetúan 

en los cuerpos. De este modo, lo individual se articula viéndose atravesado por 

marcos sociales más amplios. Estas memorias se entrelazan con el continuum de 

agresiones y despojos que conforman la violencia feminicida, orientada a some-

ter, disciplinar y marcar los cuerpos de mujeres y niñas (Russell y Radford, 1992; 

Sagot, 2013; Varela, 2015; Segato, 2016).

Segato (2018) describe este proceso como violencia expresiva, en la que el 

daño comunica un mensaje, reafirmando jerarquías de género y poder. Su no-

ción de la pedagogía de la crueldad señala el entramado institucional y discur-

sivo que habitúa a la sociedad a tolerar o incluso justificar la desvalorización 

de ciertos cuerpos. Tal habituación social a la violencia, como señalan Auyero 

y Berti (2013), opera mediante la repetición y naturalización de agresiones que, 

con el tiempo, dejan de provocar conmoción. El daño se convierte en paisaje, en 

una parte del fondo cotidiano cuya gravedad se atenúa y se normaliza.

En el caso de niñas y adolescentes anexadas, este proceso implica una doble 

deshumanización. Por un lado, la que proviene de la violencia feminicida vivida 

y, por otro, la que se produce en su paso por instituciones que, lejos de reparar 



19HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

el daño, tienden a reproducir lógicas de control y silenciamiento. Así, la pre-

sencia de estas jóvenes en centros de asistencia social no se reconoce como una 

consecuencia de la interacción de múltiples violencias que deberían ser repara-

das, sino, por el contrario, como la confirmación de un estigma que las sitúa en 

los márgenes de lo que la sociedad considera vidas valiosas.

Como ha advertido Rita Segato (2025, 12m49s), se trata de una pedagogía 

que enseña a matar, no solo mediante la violencia explícita, sino a través de la 

instauración de la indiferencia que naturaliza el daño y anestesia la sensibili-

dad social, anulando cualquier reacción ética o colectiva frente al sufrimiento. 

Ante este colapso institucional y afectivo, la gramática de la vida se rompe y 

los lenguajes heredados, ya sean académicos o jurídicos, resultan insuficientes 

para nombrar lo que acontece. Por ese motivo, Segato convoca a crear des-

de lo agramatical, esto es, apartarse de la lógica argumentativa convencional 

abriendo espacio a registros que permitan transmitir afectos, deseos, memorias 

y fracturas, desbordando los lenguajes disciplinados, así como las formas esta-

blecidas de producir sentido. Este gesto se presenta como una urgencia política 

y ética. Por ello, cuando los códigos vigentes han dejado de conmover, producir 

sentido con lo agramatical deviene imprescindible.

En ese horizonte, el arte surge como potencia política y epistémica capaz de 

resquebrajar el sentido común al abrir registros sensibles y alternativos. Frente 

a la repetición y espectacularización del daño, también la academia se ve desa-

fiada, ya que sus formatos rígidos difícilmente abarcan la complejidad de estos 

procesos. Segato propone textos que respiren y prácticas agramaticales que ha-

gan visible lo que la lógica hegemónica descarta. Así, el arte se revela como un 

espacio para condensar y habitar lo innombrable, desbordando lenguajes que, 

desde la investigación, suelen imponer o borrar.

Siguiendo la visión de Audre Lorde (2017), la poesía se entiende no como un 

lujo ni únicamente como género literario, sino como una experiencia de cono-

cimiento encarnada y necesaria. Para esta autora, la poesía es vital, puesto que 

permite nombrar lo innombrado y dar forma a lo que aún no la tiene, volviendo 

lo invisible en pensable, sensible y transformador. Esta perspectiva desplaza la 

tradición racionalista del “pienso, luego existo”, situando el sentir como raíz ge-

nerativa y urgente: siento, luego puedo ser libre. Así, la poesía se convierte en 

una forma radical de saber, capaz de habitar el cuerpo y la emoción, de conectar 

lo íntimo con lo colectivo y de abrir horizontes inéditos para lo posible.



20HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Tal como señala Judith Butler (2021), la violencia no solo rompe vínculos 

afectivos e intelectuales, sino que también desarticula las condiciones para for-

mar comunidad. En esa fractura, lo poético se presenta como un umbral desde 

el cual rehacer lo común, sosteniendo aquello que la violencia busca separar. 

En continuidad, Sara Ahmed (2015) propone pensar los afectos como estados 

internos y como fuerzas que orientan nuestros cuerpos, acercándonos o aleján-

donos de objetos, personas o ideas. Estas orientaciones no son neutrales, ya que 

configuran lo posible, lo deseable y lo amenazante, incidiendo materialmente 

en nuestras relaciones, acciones y en la construcción de espacios sociales. 

En contextos atravesados por la violencia, la habituación suele generar dis-

posiciones defensivas, es decir, cuerpos que se cierran o son apartados, miradas 

que evitan y gestos que rehúyen la presencia del otro. Desde ahí, las prácticas 

artísticas pueden alterar dichos patrones, abriendo condiciones para cambiar la 

orientación afectiva. Lo anterior implica transformar la manera en que habita-

mos el espacio, distribuimos la atención y atribuimos significado a los cuerpos. 

Sin asumir que el arte revierte automáticamente la violencia, conviene destacar 

su potencial para, de manera situada y conflictiva, posibilitar la recuperación 

de presencia y sentido.

Más que “dar voz”, el arte reconoce modos de existencia y sensibilidad que 

desafían la objetivación, valorizando a quienes participan en estos procesos 

como sujetos dignos de cuidado, con la capacidad de invocar reconocimiento 

y asombro. Al hacerlo, se afirman historias, saberes y deseos que no pueden 

reducirse a diagnósticos, expedientes o categorías normativas propias de los 

ámbitos clínicos, académicos y burocráticos. De esta manera, se excede lo im-

puesto por el saber técnico o institucional, haciendo visible aquello que suele 

quedar sin nombre ni atención en esos marcos.

En este sentido, la pedagogía excéntrica propuesta por Martínez-Zárate 

(2023) puede entenderse como una profundización de estas apuestas artísticas 

y políticas orientadas al cuidado y la apertura sensible. Inspirado en la propues-

ta de Rita Segato sobre la urgencia de imaginar contra-pedagogías capaces de 

resistir las violencias patriarcales, al igual que en la tradición de pedagogías crí-

ticas, —particularmente de Paulo Freire y bell hooks— Martínez-Zárate (2023) 

concibe la pedagogía excéntrica como un conjunto de intuiciones que emergen 

en el acompañamiento de procesos artísticos, orientados a abrir preguntas y 

propiciar encuentros donde la creación se sitúa en el centro mediante rituales 



21HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

de cuidado, confianza y ternura. Desde esta perspectiva, la investigación artís-

tica se despliega como un campo de exploración abierta y una práctica indisci-

plinada que enlaza territorios diversos de saber y hacer.

Ahora bien, la investigación, pensada habitualmente desde el cuadrante ex-

clusivo de la ciencia y la razón, ha rechazado al arte y a la imaginación como 

formas legítimas de indagación. Para Tim Ingold (2015), la ciencia moderna, 

al situarse en el cuadrante exclusivo de la “razón”, ha excluido la imaginación 

como si fuera un opuesto a la objetividad. Sin embargo, sostiene que la imagi-

nación constituye el fundamento mismo del pensar vivo, pues posibilita perci-

bir, relacionar y crear sentido en un mundo en movimiento. Sin ella, la ciencia 

tiende a cosificar la existencia, reduciendo la vida a un mero objeto de análisis.

En sintonía con este planteamiento, Úrsula K. Le Guin (2020) amplía la re-

flexión desde un registro literario y ético, ya que para ella imaginar no signifi-

ca evadirse del mundo, sino involucrarse profundamente con él. Entrar en el 

corazón de la imaginación, señala, implica un compromiso deliberado con la 

realidad, con sus desigualdades y con aquello que permanece invisible o silen-

ciado. Así entendida, la imaginación opera como una fuerza insurreccional que 

cuestiona las formas establecidas de producir conocimiento y sentido, abriendo 

vías para transformarlas y revelando lo que falta, lo que sobra, así como lo que 

podría ser. De este modo, la creación se concibe como una experiencia marca-

da por la incompletud, la vulnerabilidad y la relacionalidad. En otras palabras, 

el trabajo creativo, como un impulso vital, personal y colectivo, es capaz de 

sostener horizontes donde lo posible y lo imposible se rozan.

La potencia de la imaginación no permanece en el terreno de las ideas, más 

bien se encarna en prácticas de investigación artística que producen y reacti-

van archivos colectivos. Como plantea Martínez-Zárate (2023), estas prácticas 

articulan existencia, experiencia y expresión, es decir, modos de estar, aprender 

y decir que tejen vínculos, a la vez que proyectan la voz hacia el mundo para abrir 

fisuras en sus formas de sentir y de saber. En este proceso, registrar y reunir 

fragmentos, gestos o relatos no responde solo a una lógica de orden o clasifica-

ción, sino que se convierte en una forma de cuidar y mantener abierta la memo-

ria. Archivar no significa fijar, es dar forma provisional a lo vivido para hacerlo 

circular, ponerlo en relación y permitir que se transforme en diálogo con otros 

campos y sensibilidades (Martínez-Zárate, s.f.).



22HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

En continuidad con esta idea, y en diálogo con Ariella Azoulay (2014), Mar-

tínez-Zárate propone entender el archivo derivado de estos procesos no como 

un repositorio estático, sino como un tejido vivo que se activa al entrelazar imá-

genes, palabras y objetos, permitiendo que tanto las memorias como los afectos 

circulen y se reactiven en resonancia con otros. Esta visión de Martínez-Zárate 

(2023) se enlaza con su reflexión, inspirada en Raúl Ruiz, sobre la tensión que 

atraviesa toda práctica artística y de investigación, a saber, la fricción entre las 

fuerzas que buscan estandarizar la memoria —el Ministerio de la Memoria— y 

aquellas que la mantienen abierta, imprevisible y generativa —el Misterio de la 

Memoria—. Frente a las estructuras de control que limitan tanto la sensibilidad 

como la expresión, el Misterio opera como un espacio de descubrimiento capaz 

de desbordar los marcos que pretenden fijarlas.

Desde estas perspectivas, la exposición puede leerse como algo más que un 

producto artístico, debido a que constituye un archivo vivo que resguarda y re-

activa memorias, afectos y gestos colectivos. Lejos de agotarse en la obra como 

totalidad, el archivo se prolonga en registros materiales abiertos a la intervención 

y al encuentro, como las mariposas de papel o el libro de visitas. En contraste 

con los trámites burocráticos y los abordajes académicos que cosifican las tra-

yectorias de niñas y adolescentes, aquí el archivo vivo transforma lo fragmentado 

en vínculo. Por consiguiente, no solo se conservan huellas sensibles, sino que se 

produce una memoria común y activa, donde cada participante actúa siendo re-

conocida desde su experiencia y su presencia, lejos de cualquier papel impuesto 

por la institución o el discurso clínico.

II. El archivo de las mariposas: una metodología curatorial para registrar y 

analizar resonancias

Este apartado metodológico retoma la fase curatorial y expositiva de la obra. En 

particular se centra en la decisión, tomada por las niñas y adolescentes partici-

pantes, de incorporar el libro de visitas y los mensajes en mariposas de papel 

como dispositivos de resonancia. El resto del proceso de investigación-acción par-

ticipativa, desarrollado entre 2022 y 2024, se presenta aquí únicamente como 

contexto.

El grupo estuvo conformado por 15 niñas y adolescentes de entre 7 y 17 

años que vivieron temporalmente en un centro de asistencia social privado 

de Tlajomulco de Zúñiga, Jalisco. A lo largo del proceso, se autodenominaron 



23HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Nosotras Sobrevivientes, nombre con el que se identificaron durante las distin-

tas etapas de investigación, creación y exposición.

La primera etapa (noviembre de 2022 a julio de 2023), correspondiente a la 

investigación-acción, así como a la producción artística que combinó etnografía, 

entrevistas y talleres participativos. El objetivo de estas actividades fue imaginar 

y producir colectivamente una obra en la que se integraron fotografías artís-

ticas con maquillaje teatral, audiovisuales cortos y una canción. Este proceso 

contó con la colaboración de investigadoras, artistas y estudiantes de psicolo-

gía, quienes acompañaron y facilitaron la producción sin sustituir la autoría de 

las participantes.

La segunda etapa (agosto de 2023 a octubre de 2024) se centró en la edición, 

curaduría, montaje y exhibición. En julio de 2024, cuando varias participantes 

ya habían egresado del centro, se realizó un taller de curaduría. Allí consensua-

ron la propuesta curatorial que guiaría el recorrido, además definieron la dis-

posición de las obras para que el sentido buscado se viviera en la sala. También 

acordaron dos ejes centrales: que las personas visitantes pudieran conmoverse 

y que sus reacciones quedaran registradas.

Para lograrlo, determinaron incluir dos recursos principales. El primero fue 

el libro de visitas, que planteaba preguntas abiertas para que las personas visi-

tantes pudieran reflexionar sobre la realidad de las niñas y adolescentes, que 

expresaran las emociones que les despertó la exposición, así como dejar un 

mensaje personal a las creadoras (ver Figura 1). El segundo fueron las maripo-

sas de papel, que invitaban a escribir un mensaje breve —personal o dirigido al 

colectivo— y colocarlo en cualquier lugar de la sala, como gesto libre y visual-

mente integrado a la muestra (ver Figura 2).



24HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Figura 1. Asistente escribiendo en libro de visitas (2024), Say González.

Figura 2. Mariposas de papel (2024), Say González.



25HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Tanto los comentarios del libro como las mariposas fueron transcritos y sis-

tematizados para su análisis en Atlas.ti. El propósito no fue cuantificar, sino 

escuchar las formas en que la exposición tocó, movió o interpeló a quienes 

la visitaron. El libro de visitas reunió 84 mensajes escritos a mano; el total de 

mariposas fue de 153. Entre quienes dejaron sus palabras había estudiantes, 

integrantes de la comunidad universitaria, visitantes de la población general, 

funcionarios de gobierno, familiares y amistades de las participantes.

Finalmente, en mayo de 2025 nos reunimos nuevamente en una sesión virtual 

con 8 de las 15 niñas y adolescentes para analizar los resultados. Con otras 4 de 

ellas sostuve reuniones individuales. La sesión se centró en dialogar en torno 

a los registros.

Recorridos curatoriales: diseño expositivo para una experiencia estética y participativa

La exposición podía recorrerse a partir de dos rutas de entrada, cada una con 

un sentido distinto. La primera ofrecía un ingreso más informativo, encabeza-

do por un panel que presentaba el origen del colectivo, al igual que la intención 

política de la muestra; asimismo, daba paso a un muro que documentaba el 

proceso de investigación-acción participativa. Frente a este muro, un círculo de 

sillas evocaba los espacios de conversación sostenidos durante el proceso, in-

vitando a los asistentes a detenerse, leer y reflexionar. En el centro del círculo 

había una canasta de mimbre con mariposas de papel y plumones, para que las 

personas visitantes pudieran escribir sus propios mensajes.

La segunda ruta proponía una entrada más sensorial y simbólica. Al atrave-

sarla, lo primero que recibía la mirada era una gran tela con un manifiesto sobre 

cuidado, resistencia y transformación. Detrás de esta entrada, una jaula pro-

yectada a contraluz en el muro parecía liberar una bandada de mariposas, las 

que Nosotras —participantes y estudiantes de psicología— colocamos durante 

la producción. Dichas mariposas formaban un vuelo colectivo que se dispersa-

ba por la sala, mientras las aportadas por las personas visitantes se integraban, 

en distintos puntos, a este paisaje en expansión (ver Figura 3).



26HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Figura 3. Plano general de la segunda ruta en Galería (2024), Say González.

El ambiente sonoro y aromático, marcados por la canción Nosotras y el olor de 

flores secas, completaban la experiencia sensorial. Desde las rutas de entrada 

hasta las mariposas, la disposición de las obras, la musicalización y la paleta de 

colores, respondió a una apuesta estética y política construida colectivamente 

para provocar emoción.

III. Políticas y poéticas del reconocimiento: arte, identidad y reapropiación 

colectiva

El nombre Nosotras Sobrevivientes emergió como una respuesta directa a las na-

rrativas victimizantes que las niñas y adolescentes identificaron en las formas 

en que otros hablaban de ellas. Nombrarse así implicó un acto de reapropiación 

de su historia, desplazando el lugar asignado de pasividad y daño hacia una afir-

mación de presencia, agencia y vida. En The Feminist Killjoy Handbook, Sara 

Ahmed (2023) retoma una reflexión de Audre Lorde, citada por la poeta y 



27HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

crítica negra Alexis Pauline Gumbs, para destacar la carga política del térmi-

no sobrevivir. Ahmed (2023) sostiene que para quienes nunca han tenido que 

intentarlo, la sobrevivencia puede parecer ambiciosa; para quienes sí lo han 

hecho, encierra una promesa. Esa promesa adquiere un peso particular cuando 

se piensa desde las trayectorias de las personas que han tenido que sobrevivir a 

entornos hostiles y desiguales desde que eran niñas muy pequeñas.

En un contexto como el de Tlajomulco de Zúñiga, Jalisco, así como en otras 

periferias de la zona metropolitana de Guadalajara —donde la persistencia de 

violencias estructurales y de género se entrelaza con la fragilidad e insuficiencia 

institucional en materia de protección y reparación— la organización cotidiana 

y el ejercicio de derechos básicos se ven gravemente obstaculizados. En este es-

cenario, el gesto de nombrarse Nosotras Sobrevivientes cobra aún más fuerza y 

sentido al afirmar una posición política de resistencia y cuidado mutuo frente 

a la indiferencia institucional. Al situar esta reapropiación identitaria tanto en 

las trayectorias personales como en los marcos institucionales de procedencia, 

la propuesta artística no solo responde a experiencias locales, sino que dialoga 

con procesos y desafíos compartidos por otras comunidades atravesadas por la 

violencia en México y América Latina.

En esos marcos, las niñas y adolescentes suelen ser clasificadas como en ries-

go o riesgosas, categorías que connotan cuidado y control que, bajo una retórica 

de protección, refuerzan desigualdades de género, clase, raza y ciudadanía. Allí, 

sus cuerpos y conductas se convierten en objeto de vigilancia, normalización 

y disciplinamiento, reduciendo su presencia social a una condición de déficit 

o amenaza (Finn y Nybell, 2002). Frente a este trasfondo, la exposición operó 

como un gesto de ruptura, ya que permitió que las niñas y adolescentes se mos-

traran y fueran vistas desde su potencia creativa, desplazando la mirada que las 

reduce a categorías de déficit o peligro. 

La confirmación más frecuente de este cambio apareció en los comentarios 

escritos en el libro de visitas, al igual que en las mariposas de papel, que mos-

traron una desestabilización de narrativas victimizantes y una reconfiguración 

del reconocimiento. La respuesta del público no solo validó su capacidad ex-

presiva y creativa, sino que las interpeló desde un lugar distinto al habitual. Ya 

no se les consideró receptoras pasivas de asistencia o casos a intervenir, sino 

como creadoras capaces de producir sentido y resonancias. Algunas frases de 



28HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

los visitantes como “Ustedes son talentosas, nos inspiran con su arte”2 conden-

san este desplazamiento, donde la sensibilidad y la capacidad creativa se reco-

nocen como atributos centrales de su identidad pública.

Más que presentar los resultados como un inventario, los entrelazaré en los 

siguientes apartados con las nociones que han guiado la lectura del proceso, 

para mostrar cómo la obra abrió umbrales de reconocimiento y cuidado. Estas 

resonancias no son homogéneas, puesto que abarcan desde la desestabilización 

de narrativas victimizantes hasta la aparición de lo poético como lugar para reha-

cer lo posible y lo común. A su vez, incluyen el desplazamiento de las orienta-

ciones afectivas que sostienen la pedagogía de la crueldad hacia vínculos abiertos 

y amorosos, implicando también la transformación del dolor en potencia es-

tética y política, así como la generación de espejos autobiográficos. A lo largo 

de las siguientes secciones, examinaré estas transformaciones en tres planos 

entrelazados: primero, las reconfiguraciones de las relaciones con el público; 

después, la creación de un sentido compartido de comunidad; y, finalmente, 

la resignificación del dolor en clave colectiva, al igual que las limitaciones y 

desafíos del proceso de acompañamiento de expresiones artísticas desde la in-

vestigación en contextos de violencia.

IV. Reconocimiento puesto a prueba: dispositivos de resonancia y reconfigu-

ración del vínculo público-creadoras

Lo que estuvo realmente en juego en esta experiencia artística no fue únicamen-

te la expresión de emociones, sino también la disputa por el reconocimiento y 

la agencia en un entorno marcado por la vigilancia y la clasificación institucio-

nal. El paso de ser observadas a convertirse en creadoras que interpelan supuso 

atravesar tensiones tales como la negociación de límites, la resistencia a la lógica 

que las reduce a meros casos y el enfrentamiento, tanto a la mirada institucional 

como a la propia ambivalencia ante la exposición pública. Esta inversión de po-

siciones no se dio sin conflicto, pues exigió abrir un espacio de interlocución 

en el que las niñas y adolescentes, así como el público, se vieran compelidos 

más allá de la empatía convencional, reconociéndose mutuamente como suje-

tos plenos de afectos, agencia y perspectiva.

2	 Las personas que asistieron a la exposición escribieron todos los comentarios en el libro de visitas y 
las mariposas. En este trabajo se transcribieron algunos de los más representativos.



29HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

De esta manera, los dispositivos de resonancia adquirieron el carácter de 

prueba afectiva de reconocimiento, convirtiéndose en mediaciones para ex-

plorar la posibilidad de una mirada recíproca entre quienes crearon la obra y 

quienes la contemplaron. Más que representar el cuidado o la memoria, estos 

dispositivos los hicieron operativos al generar condiciones para que el vínculo 

se experimentara y no solo se evocara. Esta lógica de verificación recuerda la 

escena narrada por Lévi-Strauss (1999, como se citó en Viveiros de Castro, 

2010) para explicar el perspectivismo amerindio. En dicha representación, el 

reconocimiento de la condición del otro se ponía a prueba de manera simétrica, 

es decir, mientras los conquistadores europeos se preguntaban si los pueblos 

originarios tenían alma, estos, a su vez, sumergían en agua los cuerpos de pri-

sioneros blancos en un intento por constatar si estaban sujetos a putrefacción.

En este caso, el arte operó como una prueba donde los gestos de escribir 

mensajes o emociones en las mariposas y en el libro de visitas no implicaron 

una restitución plena de la humanidad negada, sino un ejercicio limitado de 

reconocimiento recíproco. Estos gestos no transforman las estructuras de des-

humanización, pero ponen en evidencia su persistencia y, al hacerlo, producen 

una breve suspensión del orden sensible dominante. En ese intervalo, lo que se 

ensaya no es tanto la reparación, sino la posibilidad de una mirada compartida, 

capaz de percibir al otro como alguien que siente, recuerda y actúa, incluso 

dentro de regímenes que intentan anular esa capacidad. Así, la instalación no 

romantiza la reciprocidad, sino que la problematiza como práctica frágil y si-

tuada, donde el reconocimiento es siempre parcial, relacional y contingente.

Las respuestas recogidas en las mariposas de papel y el libro reflejan un des-

plazamiento significativo en la relación público-participantes, ya que, lejos de 

limitarse a recibir pasivamente la obra, quienes visitaron la exposición se en-

contraron interpelados y movilizados, expresando admiración, agradecimiento 

y empatía, pero también atravesando momentos de incomodidad y reflexión 

que se activaron en el encuentro. De este modo, se configuraron lo que Sara 

Ahmed (2015) considera como nuevas orientaciones afectivas, a saber, disposi-

ciones corporales y perceptivas que, en tensión y disputa con las lógicas hege-

mónicas, abren la posibilidad de experimentar formas de cuidado, al igual que 

de reconocimiento mutuo. Estas prácticas corresponden a políticas situadas y 

conflictivas, cuyos efectos son siempre parciales y frágiles frente a la fuerza de 



30HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

la violencia tanto institucional como social. En esta clave, lo que Rita Segato 

(2018) denomina el proyecto histórico de los vínculos adquiere espesor, pues se 

trata de desafiar la indiferencia, además del paternalismo institucional, para 

ensayar una relación ética, estética y plural, centrada en la dignidad y la inter-

dependencia.

Este gesto relacional puede leerse a la luz del  perspectivismo afectivo  aquí 

propuesto y del marco de la pedagogía excéntrica de Martínez-Zárate (2023). Este 

investigador mexicano enfatiza la creación de espacios indisciplinados donde el 

arte y el afecto habilitan preguntas compartidas, al mismo tiempo que producen 

aprendizaje en común. En este sentido, la narrativa resultante no solo recodifica 

el lugar de las creadoras en la esfera pública, sino que también ensaya formas 

de comunidad y de acción colectiva a través del encuentro estético.

V. Una política del sentir: arte, afectos y colectividad

Siguiendo a Sara Ahmed (2015), concibo las prácticas artísticas como espacios 

donde las emociones se adhieren y circulan. Además, tales espacios pueden 

facilitar el tejido de vínculos colectivos y el sostenimiento de resistencias (Mar-

tín-Hernández, 2020). Esta perspectiva permite comprender cómo, en la expo-

sición, los registros del libro de visitas y las mariposas de papel constataron que 

el proceso artístico fue más que un espacio de resonancia afectiva. Igualmente, 

la muestra implicó la difícil negociación de voces y la confrontación con el ais-

lamiento social de las participantes. Muchas llevaban meses o años encerradas 

y otras, antes del encierro, ya habían vivido una soledad profunda por condi-

ciones de abandono. En este contexto, imaginar interlocutores reales fue un de-

safío. Lo vincular y lo afectivo no surgieron de manera espontánea, aparecieron 

al transitar el espacio abierto entre el silencio institucional y la construcción 

colectiva de reconocimiento.

Comentarios como “Gracias por poner un espacio para sentir/aquí duele y 

aquí hay un abrazo” condensan el desplazamiento producido. No se limitaron 

a validar el dolor, sino que pusieron en juego una respuesta ética relacional. La 

obra propició una reconfiguración del encuentro debido a que, quienes partici-

paron y quienes visitaron la exposición, se vieron obligados a adoptar posicio-

nes nuevas, donde la implicación afectiva y la responsabilidad reconocen, pero 

también problematizan, el vínculo entre quienes crean y quienes observan. 

Siendo así, la intervención artística funcionó como un laboratorio —no exento 



31HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

de tensiones— para ensayar otros modos posibles de mediación y mutualidad 

en un contexto marcado por la distancia institucional y social.

En clave de ternura radical, esta disposición afectiva se entiende como un ges-

to crítico, a la vez que amoroso, al “utilizar la fuerza como una caricia” (d’Emilia 

y Coleman, 2015, párr. 1), al sostener a otros cuerpos como si fueran propios y al 

asumir la fragilidad sin evadirla. No obstante, las respuestas del público revelan 

que esta ternura no está exenta de conflicto, ya que surge bajo condiciones de 

desigualdad y fragilidad estructural. En este caso específico, su potencia resi-

de justamente en la capacidad de interrumpir la mirada indiferente, obligando 

a quienes visitan la obra a posicionarse —no siempre cómodamente— frente a 

las experiencias expuestas. Comentarios como “Me resuena mucho el abordar 

estos temas más complejos desde la ternura para hacernos conscientes, acom-

pañar, resignificar y ser puente” muestran que, en este contexto, el cuidado 

implica interrumpir la distancia emocional y exigir una respuesta situada, al 

mismo tiempo que atenta contra las formas socialmente instituidas de mirar el 

dolor ajeno.

Junto a esta ternura, en muchos comentarios apareció también la indigna-

ción, entendida en el sentido que propone Ahmed (2015, p. 267) como una 

energía creativa capaz de abrir lenguajes y posibilidades frente a aquello en 

contra de lo que nos posicionamos. La convivencia entre ternura e indignación 

no fue sencilla ni automática, ya que su encuentro produjo una tensión que 

acompañó el reconocimiento del dolor junto con la incomodidad que despertaba 

la pregunta, presente en varias intervenciones del público, sobre la responsabili-

dad colectiva y el “¿qué vamos a hacer?” frente a la violencia y el sufrimiento. 

Esa tensión no desembocó necesariamente en acciones concretas, aunque sí 

generó una forma de conciencia que mantuvo abierto el debate sobre los lími-

tes y las posibilidades del vínculo en contextos de desigualdad. También hizo 

visible que la implicación afectiva puede convertirse en un impulso, pero a la 

vez en una interpelación inquietante que empuja a imaginar otras maneras, 

todavía indefinidas, de asumir lo común.

En línea con Megan Boler y Elspeth Probyn, retomadas por Sara Ahmed 

(2015), esta experiencia desafía la descalificación del trabajo con emociones 

cuando se valora como “sensiblero” o carente de rigor. Lejos de ello, mostró 

que las emociones pueden formar parte de un ejercicio crítico y público, ca-

paz de activar conversaciones sobre cómo los objetos culturales nos afectan y 



32HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

transforman, exigiendo reflexiones. Como menciona Ahmed (2015), se puede 

argumentar que la exposición no partió de emociones prescritas ni buscó llenar 

a las y los visitantes con sentimientos definidos, sino que se concibió como un 

proceso vivo y situado de reconfiguración relacional, en el que cada persona 

elaboró afectos —por ejemplo, tristeza, rabia, impotencia, cuidado, ternura o 

amor— desde su propia experiencia. En este sentido, no debemos olvidar que 

la construcción de un espacio de implicación afectiva fue una decisión política 

consciente de las niñas y adolescentes, orientada a activar resonancias e inter-

pelaciones críticas frente a las violencias estructurales y habitualmente desa-

tendidas que atraviesan sus vidas.

Las reacciones del público y las resonancias generadas en la exposición, evi-

denciaron la potencia del arte para articular afectos y ensayar formas provisio-

nales de comunidad. Comentarios como “Podemos volar” o “Que este canto sea 

más fuerte y sane el <3”, así como los diálogos sostenidos con las niñas y ado-

lescentes, mostraron que el reconocimiento, al igual que la fuerza colectiva, no 

se produjeron a partir de la identificación total ni de una empatía inmediata. Más 

bien, estas expresiones dan cuenta de la expansión provisional y contingente de 

ese Nosotras: un espacio donde las historias y los sentires pueden circular, encon-

trarse y ser validados, aun en medio de las diferencias y los límites del encuentro.

En la exposición, lo poético no operó como adorno ni metáfora, sino como 

una forma de pensamiento afectivo y político capaz de sostener la tensión entre 

ternura e indignación. Al articular experiencias heterogéneas, el gesto poético 

permitió habitar el conflicto sin neutralizarlo, gracias a que se abrió un espa-

cio donde las emociones se transformaron en una práctica de reconocimiento 

y responsabilidad. En este panorama, la ternura y la indignación funcionaron 

como afectos radicales que, lejos de reconciliarse, interpelaron las formas ha-

bituales de mirar y sentir la violencia, implicando tanto a las creadoras como 

a quienes visitaron la obra. Este trabajo afectivo no buscó cerrar heridas, sino 

mantener abierto el vínculo, reconfigurando los modos de encuentro y de es-

cucha entre cuerpos atravesados por la desigualdad.

Como señaló Bibiana, una de las creadoras, “de donde venimos, sentir es 

un lujo que no podíamos permitirnos” (comunicación personal, octubre de 

2023). Más que una expresión individual de dolor, su afirmación revela una 

lectura política del sentir. Esta enunciación, muestra cómo las violencias es-

tructurales producen jerarquías emocionales que excluyen a ciertas vidas del 



33HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

derecho a sentir. En estas circunstancias, reclamar el sentir, haciéndolo de ma-

nera colectiva, poética y pública, se vuelve un acto de resistencia frente a esa 

desposesión. Por esta razón, el arte no ofrece consuelo, sino que hace visible 

la dimensión política de la sensibilidad, afirmando que sentir también es una 

forma de pensamiento y de lucha.

VI. Dimensiones colectivas del dolor

La articulación poética y afectiva observada en la exposición dialoga con el plan-

teamiento de Audre Lorde (2017) que sustenta que la poesía y los sentimientos 

compartidos fortalecen colectivos, fomentan la colaboración y sostienen la re-

sistencia. En este caso ocurre, no porque se elimine la distancia o la heteroge-

neidad, sino porque infunden energía para imaginar y ensayar nuevas formas de 

responsabilidad. Esta dimensión resuena con Butler (2006), quien afirma que 

lo común se genera en la práctica y que nunca está plenamente dado, al igual 

que con Ahmed (2023) que entiende la supervivencia y la pedagogía feminista 

como procesos colectivos de asombro, apertura afectiva y transformación, más 

allá de la experiencia individual. Lo anterior plantea un horizonte desde el cual 

el arte puede pensarse como práctica de construcción de lo común, donde el 

Nosotras no se concibe como unidad plena ni celebratoria, sino como un proceso 

abierto de encuentro entre experiencias y afectividades diversas.

Siguiendo la dimensión poética como punto de partida para configurar lo 

común, varios comentarios del público reconocieron que, a través de la expo-

sición, el dolor de las niñas y adolescentes se transformó en arte y belleza, al 

mismo tiempo que en una forma de interpelación política: “De un lugar roto 

salió algo tan hermoso”, “El dolor se convirtió en fuerza y creatividad”. Las 

adolescentes destacaron que dicha transformación fue posible gracias a su ca-

rácter colectivo: “Juntas, nuestro dolor se vuelve arte y fuerza; compartirlo nos 

hace más fuertes”. “Si lo decimos, no se va el dolor, pero ya no se queda atra-

pado”. Lejos de romantizar el sufrimiento o de asumir que toda experiencia 

dolorosa es, en sí misma, motor de cambio, este tránsito permite observar cómo 

la posibilidad de transformación se ancla en un marco colectivo que sostiene la 

complejidad implicada en elaborar el dolor. Tal como advierte Ahmed (2015), el 

feminismo no puede basarse en la fetichización del dolor de las mujeres, sino 



34HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

en el trabajo de recordarlo, leerlo y traducirlo hacia el espacio público, donde 

pueda transformarse sin borrarlo. En esta lectura, Ahmed retoma a bell hooks 

para subrayar que nombrar el dolor propio, si bien es un paso importante en 

los procesos de resistencia y transformación, no es suficiente si no se acompaña 

de una pedagogía crítica y una práctica colectiva que lo mantenga vinculado a la 

acción transformadora. Si se limita a la esfera individual o terapéutica, el dolor 

corre el riesgo de perder su potencia política y de no impugnar las condiciones 

que lo generan.

Desde esta perspectiva, las resonancias generadas por la exposición no con-

vierten la herida en emblema redentor, sino que la sitúan como un punto de 

partida para cuestionar y disputar las condiciones sociales y políticas que la pro-

ducen. La potencia de este espacio reside también en las resonancias autobio-

gráficas que genera, ya que varias personas se reconocieron en las experiencias 

narradas y compartieron fragmentos de su propia historia. Al hacerlo, la dimen-

sión personal adquiere densidad colectiva, por lo que el relato deja de ser una 

catarsis individual para convertirse en parte de un tejido común que sostiene el 

cuidado mutuo y habilita la imaginación de futuros compartidos.

VII. Resonancias pedagógicas y desafíos de la investigación artística 

Una pedagogía excéntrica (Martínez-Zárate, 2023) es hoy necesaria en la uni-

versidad, debido a que tiene la capacidad de desplazar el saber de su centro al 

reconocer la potencia educativa del arte y permitir aprender desde la afectación, 

la incertidumbre y el encuentro. La experiencia de Nosotras Sobrevivientes de-

muestra cómo los procesos artísticos pueden abrir espacios donde lo educati-

vo y lo político se entrelazan, haciendo visible que aprender implica también 

sentir y vincularse. Varios mensajes del público, especialmente de talleristas 

y profesoras, destacaron la importancia de llevar al aula lo experimentado en 

la exposición para desarrollar habilidades tanto de acompañamiento como de 

sensibilidad afectiva, más allá de los contenidos disciplinares. “Me dan ganas 

de llevar esto a mis clases, para que sentir también valga como una forma de 

pensar” comentó una visitante que dijo ser docente. Así, lo vivido colectiva-

mente en la exposición fue visto como una herramienta para transformar la 

práctica pedagógica, habilitando modos de cuidado y resonancia que desbordan 

los marcos convencionales, vinculando la sensibilidad con la reflexión crítica. 



35HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Desde la perspectiva de los dispositivos de resonancia, la exposición interpeló 

críticamente a la academia en dos planos. Por un lado, cuestionó el extractivis-

mo al sostener el proyecto con base en el acompañamiento, la autoría y el pro-

tagonismo de las participantes, evitando su reducción a objetos de estudio. Por 

otro, abrió la posibilidad de reconocer los lenguajes poéticos y artísticos como 

formas legítimas de producción de conocimiento, en sintonía con las propues-

tas de una pedagogía que articula el arte como espacio de aprendizaje político 

y sensible.

Varios mensajes del público académico y de profesionales de la educación 

condensaron esta interpelación: “Gracias por hacer investigación-creación”; “Por 

dar voz y un lugar importante y reconocido, que no utiliza a los niños y adoles-

centes como sujetos de estudio”; “Gracias por poner lo humano al centro de un 

trabajo de investigación”; “Gracias por ayudar a que la investigación y la aca-

demia se acerquen a la emoción”. Estos comentarios prueban que el proyecto, 

además de producir efectos estéticos y políticos, abre un horizonte epistémico 

que interpela las formas tradicionales de conocer desde la academia, al propo-

ner metodologías donde arte, afecto y pensamiento crítico se entrelazan.

Ahora bien, la recurrencia de expresiones como “dar voz” revela también 

las tensiones que persisten en el campo académico respecto a la representa-

ción y la autoridad del conocimiento. Tal como han señalado distintas autoras 

feministas y decoloniales, esta fórmula reproduce una jerarquía implícita entre 

quien concede la palabra y quien la recibe (Spivak, 1988; hooks, 1990). En este 

sentido, las resonancias de la exposición se distanciaron, en la mayoría de los 

casos, de narrativas paternalistas de “dar voz” o de romantización de la lucha 

bajo etiquetas como “guerreras”. Hubo algunas menciones que reproducían es-

tos marcos, lo que confirma que el riesgo persiste; sin embargo, y de manera 

distinta a lo que podía anticiparse, fueron minoritarias. Tampoco aparecieron 

burlas ni comentarios despectivos hacia las niñas y adolescentes, por el contra-

rio, la recepción estuvo marcada por el respeto, lo que resultó especialmente 

significativo, ya que muchas habían anticipado, con miedo y resignación, que 

serían objeto de bromas o humillaciones. La ausencia de esas reacciones cons-

tató un gesto de cuidado y reconocimiento mutuo poco habitual para ellas.

En este sentido,  Nosotras Sobrevivientes  aporta a los debates sobre arte, 

cuidado y transformación social al mostrar que las prácticas artísticas pueden 

habilitar procesos de resonancia afectiva que no clausuran el dolor, sino que 



36HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

lo traducen a la esfera pública sin fetichizarlo (Ahmed, 2015). Lejos de ser un 

cierre, estos gestos abren preguntas sobre cómo sostener en el tiempo estos 

espacios de cuidado mutuo y cómo seguir imaginando, desde el arte, formas 

de resistir a las violencias sin ser capturadas por los marcos hegemónicos de 

representación, especialmente en la academia.

Este potencial del archivo vivo y de las prácticas artísticas como sostén sub-

jetivo se ha hecho evidente en el seguimiento grupal e individual realizado con 

las adolescentes en 2025. Varias de ellas, a pesar de continuar en situaciones 

de gran vulnerabilidad, de reinstitucionalización o de enfrentar nuevas for-

mas de violencia cotidiana, relatan que la experiencia de la exposición y los 

registros creados les permiten “volver a verse”. Una de las participantes, Kenia, 

lo expresa de manera elocuente: “cuando veo mi foto, recuerdo quién soy en 

realidad”. Estos gestos de autoafirmación, sostenidos en la memoria y la creativi-

dad compartida, actúan como anclajes para la dignidad y la esperanza, incluso 

en contextos adversos donde la continuidad de los vínculos y los espacios de 

cuidado no está garantizada.

Un interrogante que permanece abierto es el de la sostenibilidad y el alcan-

ce futuro del archivo vivo generado por la exposición: ¿cómo seguir activando 

la memoria y el cuidado más allá de la duración de la muestra? Esta pregunta 

plantea la urgencia de crear poéticas, políticas, redes y prácticas que acom-

pañen y potencien este tipo de gestos, integrando expresiones agramaticales, 

para acompañar y no para explicar o clasificar. En esta clave, los dispositivos de 

resonancia no deberían entenderse únicamente como intervenciones efímeras, 

sino como semillas con potencial para procesos de transformación sostenida y 

de transferencia intercomunitaria, sobre todo, como formas sensibles de inda-

gación frente a las crisis de sentido que dejan las violencias.

Ahora bien, tal horizonte colectivo y transformador nunca estuvo libre de ten-

siones en la propia experiencia. Se manifestaron desacuerdos tanto al interior del 

equipo acompañante como en la relación con el anexo que albergaba a las niñas y 

adolescentes, así como discrepancias en torno a los derechos de autor, especial-

mente ante la exigencia institucional de recabar las firmas de personas adultas 

responsables, en algunos casos, quienes habían ejercido violencia contra ellas. 

Este requerimiento demostró una contradicción estructural, a saber, el marco 

legal protege la autoría, pero no necesariamente a las autoras, reproduciendo je-

rarquías de poder que obstaculizan el reconocimiento de su agencia creativa. 



37HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Durante las fases de producción, varias participantes experimentaron cansan-

cio y desgano, agravados por la persistencia de violencias en sus vidas cotidia-

nas, la inestabilidad y los obstáculos materiales de movilidad en la ciudad, lo que 

dificultó sostener al grupo. A ello se sumó el ritmo exigente de los procesos 

creativos —las largas jornadas, la necesidad de repetir tomas o rehacer materia-

les, la atención sostenida que implican los ensayos, al igual que las sesiones de 

trabajo—, experiencias que resultan emocionalmente demandantes para niñas 

y adolescentes cuyos cuerpos y afectos ya cargan con historias de cansancio y 

supervivencia. Esta acumulación de exigencias, así como de vulnerabilidades, 

no solo tensiona la posibilidad del trabajo colectivo, sino que expone los límites 

y riesgos de romantizar lo artístico como herramienta de transformación. 

Lo anterior revela la necesidad de abordar críticamente las condiciones ma-

teriales y afectivas en que se produce y sostiene el proceso creativo. Además, 

la incertidumbre, al mismo tiempo que el temor respecto a la recepción pública 

de la exposición, el miedo a la burla o la incredulidad, pusieron de relieve la 

vulnerabilidad subjetiva que se atraviesa en procesos de creación en contextos 

críticos. Reconocer y dar espacio a estas tensiones, lejos de ser un obstáculo, 

fue fundamental para evitar idealizar la cocreación y para abrir un aprendizaje 

relacional donde conflicto, negociación e incertidumbre, también son motores 

sensibles del proceso.

Desde esta posición, como acompañante e investigadora, el trayecto tam-

bién me confrontó con mis propios límites, afectos y contradicciones. Más que 

una intervención lineal, la experiencia se tejió como un recorrido compartido, 

atravesado por preguntas, imprevistos y ajustes, que transformaron mi visión 

sobre la coautoría, la ética y la potencia del arte como vehículo de comunidad 

de cuidados.

Finalmente, a la luz de estas vivencias y en diálogo crítico con Segato y las pro-

puestas de las contra-pedagogías de la crueldad, considero necesario no idealizar 

el potencial emancipador del arte. Si bien puede funcionar como gesto reparador 

y plataforma de reconocimiento, también puede ser vehículo de revictimiza-

ción, exposición o de nuevas violencias simbólicas y relacionales, más aún en 

contextos marcados por el dolor y el trauma colectivo. Los riesgos de sobreex-

poner las historias, la disputa institucional sobre los derechos de autor o incluso 

la posibilidad de que la creatividad misma se convierta en carga o conflicto, son 

advertencias concretas vividas en este proceso. De tal forma que, sostener un 

cuestionamiento sobre los efectos y límites del arte resulta clave para que su 



38HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

potencia política no derive en nuevas formas de daño. Esta ambivalencia, en vez 

de debilitar la apuesta por el arte como dispositivo de transformación, invita a 

profundizar en una práctica reflexiva, ética y situada; una que asuma tanto las 

promesas como las preguntas y peligros inherentes a la creatividad colectiva en 

territorios de violencia.

A partir de esta experiencia, quienes emprendan procesos de investigación 

artística deberían atender tres aprendizajes centrales: primero, situar los pro-

cesos creativos en sus condiciones materiales y afectivas específicas, evitando 

proyectar sobre el arte una función de reparación universal que invisibilice sus 

límites y riesgos; segundo, reconocer la temporalidad lenta, relacional y con-

flictiva que exige el acompañamiento, priorizando el cuidado colectivo frente 

a exigencias de producción o visibilidad; y tercero, sostener una reflexividad 

ética permanente, capaz de interrogar críticamente las propias posiciones y 

decisiones, además de los efectos de visibilización, exposición y circulación 

que el arte produce sobre las experiencias y los cuerpos implicados. En par-

ticular, es necesario reconocer que la práctica artística conlleva riesgos sin-

gulares, tales como la mediatización de las vivencias, la posible estetización 

del dolor y la transferencia de sentidos e imágenes que pueden tanto habilitar 

gestos reparadores como abrir nuevas formas de vulnerabilidad o conflicto. En 

territorios atravesados por la violencia, investigar desde el arte implica no solo 

generar obras, sino sostener vínculos frágiles y preguntas incómodas que per-

mitan imaginar, junto a otros, formas más responsables, plurales y ubicadas de 

producción de sentido y conocimiento.

Conclusiones 

“Hacer cosas bonitas juntas”: ética del cuidado y la apertura de sentidos en la 

investigación

Aunque este proyecto parte de metodologías participativas e investigación-ac-

ción, fue en la investigación artística donde las intuiciones y confabulaciones 

que dieron vida al proceso se articularon con coherencia epistémica. En este 

contexto, la investigación artística no se entiende como procedimiento auxiliar 

o instrumento metodológico, sino como una práctica epistémica autónoma, 

que adopta el proceso creativo como campo legítimo de producción de cono-

cimiento situado y sensible. A través de su heurística propia, permite abordar 

preguntas y construir sentido desde la indeterminación, la materialidad y la ex-

periencia colectiva, expandiendo los modos tradicionales de investigación, a la 



39HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

vez que genera saberes irreductibles a la lógica instrumental —ya sea aquella que 

espera conocimiento como resultado del proceso investigativo o “sanación”, 

como suele atribuirse convencionalmente al arte—. Ambos enfoques reducen 

la experiencia artística a una herramienta para obtener un resultado, subordi-

nando sus potencialidades a una función previamente determinada.

A lo largo del proceso, la investigación y la creación se nutrieron mutuamen-

te, desdibujando sus fronteras. Este enfoque reconoce el valor epistemológico 

de lo especulativo, de aquello que invita a imaginar y fabular desde los enredos 

que se alían en la generación de la vida (Belausteguigoitia, 2022). Desde este 

enfoque, la investigación deviene una práctica relacional y encarnada, donde el 

conocimiento se genera a través de la interacción, la atención y el vínculo. Las 

creadoras, al reclamar su lugar como sujetas de memoria, cuidado y ternura, 

no solo disputan el relato dominante, sino que también ensayan poéticas para 

habitar y habilitar el mundo.

La obra propició un viraje crítico al impugnar el sentido tradicional de lo 

académico como pedagogía de la cosificación del dolor, donde el sufrimiento 

se intelectualiza, mientras los cuerpos y saberes de las participantes se reducen 

a casos burocráticos u objetos de estudio. En sintonía con Segato (2018), se 

apuesta por pedagogías y modos de investigación que preservan la vitalidad 

de los procesos y las experiencias, fomentando el reconocimiento recíproco, 

la proximidad ética y el involucramiento sensible, en lugar de reducir lo vivo a 

objeto o reproducir distancias deshumanizadoras.

La experiencia se revela como un archivo vivo, un Misterio que no busca com-

pletarse ni administrarse, sino mantenerse alerta, receptivo y en movimiento. 

En la muestra, los fragmentos como fotografías, testimonios y mariposas actua-

ron como anclajes afectivos entre ellas y el mundo; invitaron a volver a verse 

y a tejer nuevas formas de presencia y dignidad, incluso cuando la vida afuera 

sigue siendo hostil. 

Desde ese lugar, el proceso mismo se transformó en conocimiento y en mo-

vimiento. Los registros etnográficos, las narrativas y los ejercicios de retroa-

limentación colectiva fueron dando forma a una comprensión más amplia de 

lo vivido. El análisis de los dispositivos de resonancia permitió reconocer hilos 

comunes, más que resultados, que condensan aprendizajes y tensiones del ca-

mino: a) la resignificación del dolor como potencia creativa y expresión com-

partida; b) la reconfiguración del vínculo con el público mediante gestos que 



40HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

propiciaron empatía y respuesta ética; y c) el cuestionamiento de las prácticas 

académicas extractivistas, que desplazó la investigación hacia el acompaña-

miento y la red de cuidados más que la observación distante. 

Experiencias así interpelan a la academia contemporánea al articular prácticas 

artísticas con investigación social, tensionando los límites entre creación, acom-

pañamiento y análisis, de forma que obligan a revisar los criterios de legitimación 

del conocimiento. Abordar temas tan sensibles como la violencia feminicida en-

tre niñas y adolescentes exige metodologías que no reproduzcan la distancia 

ni la objetivación del canon, sino que habiliten escucha, afectación y cuidados. 

Esto implica una transformación epistemológica: pasar de estudiar el dolor a 

crear condiciones para su resignificación colectiva. Integrar la investigación 

artística no reemplaza a las ciencias sociales, las amplía, ya que convierte a la 

academia en un territorio de experimentación ética.

En este horizonte, la investigación artística no debe entenderse como una 

excepción ni como una mera metodología alternativa, sino como una epistemo-

logía que devuelve sensibilidad y humanidad a la producción de saber-hacer. 

Situar la experiencia estética y afectiva en el centro del proceso investigativo 

abre la posibilidad de imaginar la universidad como un laboratorio de imagina-

ción política, donde la creatividad se asume como forma de pensamiento crítico. 

Esta apuesta por vincular afecto y pensamiento político encuentra eco en lo 

planteado por Audre Lorde, quien sostiene que el reconocimiento y la explo-

ración de nuestros sentimientos habilitan refugios subjetivos y constituyen “el 

semillero de ideas radicales y atrevidas, imprescindibles para el cambio y la 

formulación de acciones fructíferas” (Lorde, 2017, p. 3, traducción propia).

Más que ofrecer respuestas cerradas, la obra realiza preguntas urgentes y 

reflexivas: ¿cómo sostener las resonancias colectivas sin que sean absorbidas, 

gestionadas o diluidas por las instituciones y sus lógicas normalizadoras?, ¿qué 

estrategias pueden impedir que el asombro, la creatividad y los archivos vivos se 

transformen en recursos instrumentalizados?, ¿de qué modo se puede resistir a 

los procesos de fetichización o trivialización que suelen acompañar  a la exposi-

ción pública del dolor y la creación en contextos de violencia? Quizá el sentido 

más profundo de este Misterio resida en permanecer con estas preguntas, soste-

niendo, junto a otras y otros, una búsqueda ética y colectiva que resiste a las 

respuestas fáciles e insiste en la construcción viva de sentido, a la vez que de 

comunidad.



41HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

La experiencia de la exposición muestra que la investigación artística y los 

archivos vivos, además de sostener la vida en contextos hostiles, exigen revisar, 

así como subvertir, los marcos con que producimos y legitimamos conocimien-

to. La desobediencia afectiva y epistémica que aquí se propone no garantiza 

la reparación, pero habilita prácticas investigativas, a la vez que pedagógicas, 

orientadas por la dignidad, la imaginación y el cuidado, manteniendo viva la 

posibilidad de conmover, al igual que ser conmovidas en común. Quizá sea eso 

lo que Itza, de quince años, supo decir con tanta claridad en la inauguración 

de la exposición: “cuando las cosas se ponen feas, hay que hacer cosas bonitas 

juntas” (comunicación personal, 24 de septiembre de 2024).



42HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Referencias

Ahmed, S. (2015). La política cultural de las emociones. Universidad Nacional 

Autónoma de México; Programa Universitario de Estudios de Género.

Ahmed, S. (2023). The Feminist Killjoy Handbook. The Radical Potential of Get-

ting in the Way. Seal Press. 

Auyero, J., y Berti, M. F. (2013). La violencia en los márgenes. Una maestra y un 

sociólogo en el conurbano bonaerense. Katz Editores.

Azoulay, A. (2014). Historia potencial y otros ensayos. t-e-eoría; Conaculta.

Belausteguigoitia, M. (2022). Grrrr: Género, rabia, ritmo, ruido, risa y respons-ha-

bilidad. CIEG-UNAM.

Briseño, V. (29 de septiembre de 2024). Nosotras sobrevivientes: Un grito de Resis-

tencia a través del arte. ZonaDocs. https://www.zonadocs.mx/2024/09/29/

nosotras-sobrevivientes-un-grito-de-resistencia-a-traves-de-arte/ 

Butler, J. (2006). Vida precaria. El poder del duelo y la violencia. Paidós.

Butler, J. (2021). La fuerza de la no violencia. Paidós. 

Campt, T. M. (2017). Listening to images. Duke University Press. 

d’Emilia, D., y Coleman, D. B. (16 de julio de 2015). Ternura radical es…Hyste-

ria! Revista. http://hysteria.mx/ternura-radical-es-manifiesto-vivo-por-da-

ni-demilia-y-daniel-b-chavez/ 

Finn, J. L., y Nybell L. (2002). Introduction: Capitalizing on Concern: The Mak-

ing of Troubled Children and Troubling Youth in Late Capitalism. Childhood, 

8(2), 139-145. https://doi.org/10.1177/0907568201008002001 

hooks, b. (1990). Marginality as a site of resistance. En R. Ferguson, M. Gever, 

T. Minh-ha y C. West (Eds.), Out There: Marginalization and Contemporary 

Cultures (pp. 341-343). The MIT Press. 

Ingold, T. (2015). Soñando con dragones: sobre la imaginación de la vida real. 

Nómadas , (42), 13-31. http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_art-

text&pid=S0121-75502015000100002 

Instituto de Información Estadística y Geográfica de Jalisco [IIEG]. (27 de 

septiembre de 2022). Principales resultados de la Encuesta Nacional sobre 

la Dinámica de las Relaciones en los Hogares (ENDIREH) 2016-2021 [Ficha 

informativa]. Consultado el 10 de marzo del 2024. https://iieg.gob.mx/ns/

wp-content/uploads/2022/09/Principales-Resultados-de-la-Encuesta-Na-

cional-sobre-la-Din%C3%A1mica-de-las-Relaciones-en-los-Hogares-EN-

DIREH-2021.pdf

Le Guin, U. K. (2020). Los libros de Terramar. Minotauro.

https://www.zonadocs.mx/2024/09/29/nosotras-sobrevivientes-un-grito-de-resistencia-a-traves-de-arte/
https://www.zonadocs.mx/2024/09/29/nosotras-sobrevivientes-un-grito-de-resistencia-a-traves-de-arte/
http://hysteria.mx/ternura-radical-es-manifiesto-vivo-por-dani-demilia-y-daniel-b-chavez/
http://hysteria.mx/ternura-radical-es-manifiesto-vivo-por-dani-demilia-y-daniel-b-chavez/
https://doi.org/10.1177/0907568201008002001
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-75502015000100002
http://www.scielo.org.co/scielo.php?script=sci_arttext&pid=S0121-75502015000100002
https://iieg.gob.mx/ns/wp-content/uploads/2022/09/Principales-Resultados-de-la-Encuesta-Nacional-sobre-la-Din%C3%A1mica-de-las-Relaciones-en-los-Hogares-ENDIREH-2021.pdf
https://iieg.gob.mx/ns/wp-content/uploads/2022/09/Principales-Resultados-de-la-Encuesta-Nacional-sobre-la-Din%C3%A1mica-de-las-Relaciones-en-los-Hogares-ENDIREH-2021.pdf
https://iieg.gob.mx/ns/wp-content/uploads/2022/09/Principales-Resultados-de-la-Encuesta-Nacional-sobre-la-Din%C3%A1mica-de-las-Relaciones-en-los-Hogares-ENDIREH-2021.pdf
https://iieg.gob.mx/ns/wp-content/uploads/2022/09/Principales-Resultados-de-la-Encuesta-Nacional-sobre-la-Din%C3%A1mica-de-las-Relaciones-en-los-Hogares-ENDIREH-2021.pdf


43HArtes, volumen VII / número 13 / enero-junio 2026 / ISSN: 2954-470X

Lorde, A. (2017). The Master’s Tools Will Never Dismantle The Master’s House. 

Penguin Classics. 

Mahmood, S. (2005). Politics of piety: the islamic revivaland the feminist subjects. 

Princeton University Press.

Martínez-Zárate, P. (2023). Eccentric Pedagogy. Artistic Research in Times of 

Crisis. Amsterdam University of the Arts. 

Martínez-Zárate, P. (s.f.). No se enseña a hacer arte, se acuerpa: retos de la investiga-

ción artística en la Universidad Iberoamericana [Proyecto de investigación inédito 

presentado a la Convocatoria XIX de Investigación Educativa]. Universidad 

Iberoamericana Ciudad de México, Departamento de Comunicación.

Martín-Hernández, R. (2020). Prácticas artísticas contemporáneas y circulación 

de afectos. Relaciones entre imagen, experiencia, agencia y afectividad. Arte, 

Individuo y Sociedad, 32(3), 697-714. https://doi.org/10.5209/aris.65203 

Russell, D. E. H., y Radford, J. (Eds.). (1992). Femicide. The Politics of Woman 

Killing. Twayne.

Sagot, M. (2013). El feminicidio como necropolítica en Centroamérica. Labrys, 

Études Féministes/Estudos Feministas, 24(1), 1-26.

Sánchez López, G., Sandoval Zapata, R. E., Mir Trejo, M., Skinfield Vértiz, A. C., 

Téllez Flores, M. A., y Rojas Medina, M. M. (2025). “Nos violan y nos ma-

tan”: Violencias feminicidas y abandono institucional en la experiencia de 

niñas y adolescentes en centros de asistencia social en Jalisco, México. Salud 

Colectiva, 21, 1-13. https://doi.org/10.18294/sc.2025.5334

Segato, R. L. (2016). La guerra contra las mujeres. Traficantes de Sueños.

Segato, R. L. (2018). Contra-pedagogías de la crueldad. Prometeo libros.

Segato, R. L. [voluspa jarpa]. (29 de julio de 2025). Rita Segato y audio regis-

tro DAV [Video]. YouTube. https://youtu.be/kLgQLpLI2jE?si=zvDTMSHZ-

478THush 

Spivak, G. (1988). Can the Subaltern Speak? En N. Cary y L. Grossberg 

(Eds.), Marxism and the Interpretation of Culture (pp. 66-11).​ University of 

Illinois Press. 

Varela, A. (2015). Buscando una vida vivible: la migración forzada de niños de 

Centroamérica como práctica de fuga de la “muerte en vida”. El Cotidiano, 

(194), 19-29.

Viveiros de Castro, E. (2010).  Metafísicas caníbales. Líneas de Antropología 

Posestructural. Katz Editores.

https://doi.org/10.5209/aris.65203
https://doi.org/10.18294/sc.2025.5334
https://youtu.be/kLgQLpLI2jE?si=zvDTMSHZ478THush
https://youtu.be/kLgQLpLI2jE?si=zvDTMSHZ478THush



