Luned, la cuentera: el arte de contar historias en E/ fuego verde
de Ver6nica Murguia

Luned, the storyteller: the art of storytelling in El fuego verde
by Verénica Murguia

DOI: 10.61820/dis.2683-3298.1985

Julio Maria Ferndndez Meza

El Colegio de México, Ciudad de México, México
jfernandez@colmex.mx

Recibido: 9 julio 2025 / Aceptado: 10 diciembre 2025

RESUMEN

Este articulo estudia la novela E/ fuego verde (1999), de Verénica Murguia, cuyo
argumento se centra en la heroina Luned y en su transformacién en cuentera al
aprender a leer, escribir y dibujar. Para desarrollar la historia del personaje, la au-
tora utiliza lo maravilloso medieval como marco ficcional, cuya riqueza permite
combinar eficazmente otros mecanismos literarios. El objetivo principal de este
articulo es examinar lo maravilloso medieval en relacién con la transformacién
de Luned en cuentera; y el secundario, es examinar la fantasfa a partir de este
marco ficcional. A través de este andlisis, se muestra que lo maravilloso medieval
es el elemento dominante del texto, porque determina la trama y la historia de la
protagonista. Asi, se razona que este aspecto, poco considerado por la critica, es
de nodal importancia en esta novela, la segunda de las que cuatro que ha publica-
do a la fecha (Auliya, El fuego verde, Loba, El cuarto jinete).

PALABRAS CLAVE: fantasia, maravilloso, maravilloso medieval, novela, realidad

ABSTRACT

This article examines Vernica Murguia’s novel El fuego verde (1999), which cen-
ters on the heroine Luned and her transformation into a storyteller as she learns to
read, write, and draw. To develop the character’s story, the author employs medieval
marvelous as a fictional framework, whose richness allows her to effectively combine
other literary mechanisms. The main objective of this article is to examine the medie-
val marvelous in relation to Luned’s transformation into a storyteller; the secondary


https://orcid.org/0000-0001-9588-9460
mailto:jfernandez@colmex.mx

Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

objective is to discuss fantasy from this fictional framework. Through this analysis, it is
demonstrated that medieval marvelous is the dominant element of the text, because it
determines the plot and the story of the protagonist. Thus, it is argued that this aspect,
little considered by critics, is of nodal importance in this novel, the second of the four
that the author has published to date (Auliya, El fuego verde, Loba, El cuarto jinete).
KEYwoRDS: fantasy, marvelous, medieval marvelous, novel, reality

A Verdnica Murguia y David Huerta

INTRODUCCION

Verénica Murguia (Ciudad de México, 1960) es una escritora con una larga y
reconocida trayectoria. Algunas de sus obras han sido traducidas al alemdn,
italiano y portugués, y han tenido una recepcién favorable. Entre otros géneros,
escribe literatura fantdstica y fantasia. Se ha senalado que Murguia, junto con la
argentina Liliana Bodoc, es una de las representantes mds destacadas de la fantasia
hispanoamericana contempordnea. Si bien este hecho enriquece dicha tradicién,
no se ha prestado suficiente atencién a la complejidad con la que Murguia crea
complejos mundos posibles. La escritora mexicana posee una extraordinaria obra
narrativa que merece mayor estudio.

Debido a la compleja construccion del mundo ficcional, £/ fuego verde (1999) es
una obra cuyo género estd en tensién. Esta novela trata, en esencia, de cémo la pro-
tagonista Luned, una jovencita de quince afos, se vuelve una cuentera al aprender
a leer, escribir y dibujar mientras experimenta una serie de vivencias en los tres cro-
notopos (Bajtin, 1996, pp. 63-68): Brocelandia, Corberic y el reino de las hadas.
Demne, el cuentero, conoce a Luned en su aldea natal montafiesa, ubicada en el
corazén de Brocelandia, y le causa una vivida impresién. Entonces ofrece instruirla
como cuentacuentos y la lleva a Corberic, la urbe donde él vive con su padre Efra.
Alli le ensenan a leer y escribir, al mismo tiempo que potencian sus habilidades en
el dibujo, las cuales Luned ya habia puesto en préctica por cuenta propia cuando
vivié en la aldea. El arte de contar historias es fundamental para el crecimiento
de la heroina y, por ende, el oficio de cuentacuentos desempefia un papel de suma
importancia en el texto.

Por su trama, estructura, ambientacién, personajes, lenguaje y recursos es vlido
afirmar que el marco o género ficcional de la novela es lo “maravilloso medieval”.!

' Lo maravilloso es la denominacién de un “género de ideas que puede definirse por contar

entre sus filas al enorme conjunto de cosas que son dignas de admirarse: las maravillas”
(Morales, 2005, p. 120).

61



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Este elemento representa la dominante (Jakobson, 1987, pp. 41-47), puesto que
determina y transforma los componentes de la obra, a la vez que garantiza la inte-
gridad de su estructura, dota a la obra de identidad e influye en lo que la conforma.
El fuego verde no se enmarca en los géneros por los que la autora es reconocida: no
es un texto fantdstico ni tampoco una novela de fantasfa, a pesar de que Bernal y
Ruiz (2021, pp. 143-150) la leen como una fantasia épica, Rivera (2024, p. 128)
juzga que pertenece a la fantasia y Celis (2024, pp. 121-122) la considera una obra
de alta fantasfa. En su nota introductoria para el texto autobiogrifico de Murguia,
titulado “Una infancia normal” y publicado en Material de lectura (136) de la
UNAM, Beltrdn (2019) se refiere a las tres primeras novelas de la autora y el libro
de cuentos £/ dngel de Nicolds (2003), y apunta que estas “han sido las manifesta-
ciones de una deriva creadora que con audacia transita los dmbitos de la fantasia
épicay la Historia” (Beltrdn, 2019, p. 3).

La hipétesis de este trabajo es que el arte de contar historias se rige por la do-
minante. Asi, las peripecias que Luned vive mientras se vuelve cuentera y pone en
practica lo que ha aprendido estdn perfectamente imbricadas y corren paralelas
unas con otras. Murguia les otorga a ambos sucesos la misma importancia. El
objetivo primario de este articulo es examinar cémo funciona lo maravilloso me-
dieval en el texto y, para estudiarlo, me centraré en la historia de cémo Luned se
vuelve una cuentera. El objetivo secundario consiste en explorar cémo la fantasia,
que estd presente en la obra, se ve explicitamente moldeada por lo maravilloso
medieval.

Murguia se inspira en diversos tipos de novela para escribir la suya: la novela
de aprendizaje (Bildungsroman), la novela de desarrollo artistico (Kiinstlerroman),
la novela de aventuras y la novela de fantasia, entre otras. También destacan el
feminismo, la ecocritica, la naturaleza y la bisqueda de un tratamiento mds ético
de los seres vivos y el medio ambiente. Si se toma en cuenta su riqueza, su obra
puede examinarse desde varios ejes y dngulos.

La autora entreteje los diversos tipos de novela y un conjunto de temas, como el
arte de contar historias, 0 modalidades como la fantasfa y la metaficcién. Consi-
dero que lo maravilloso medieval es el marco que le permite unir estas cuestiones
en el texto, puesto que funciona como un rasgo estilistico crucial en la escritura de
la autora y representa un componente clave de su poética. Se manifiesta en la gran
mayoria de su obra —novelas y libros de cuentos — con elementos maravillosos,
como Auliya (1997) y El dngel de Nicolds (2003), o novelas juveniles con elementos
maravillosos y de fantasia, como E/ fuego verde (1999) o Loba (2013), que compar-
te estos Ultimos rasgos, pero anade elementos épicos; o £/ cuarto jinete (2021), en

62



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

que se relata la epidemia de la peste bubénica en la Europa medieval del siglo x1v.
Al igual que estas obras, £ fuego verde es eminentemente hibrido, cuya unidad se
basa en su diversidad.

Cabe mencionar que la novela ya ha recibido cierta atencién critica, aunque la
mayorfa de los andlisis se centran en la fantasfa sin examinar a fondo su estructura
y temas. Tanto Araya y Rivera (2020) como Bernal y Ruiz (2021) ofrecen una
visién panordmica de la fantasia hispanoamericana contempordnea. Estos criticos
comentan someramente £/ fuego verde o Loba, de Murguia, y La saga de los confines
(2000-2004), de Bodoc. Araya y Rivera (2020) mencionan al mexicano Adolfo
Cérdova, y Bernal y Ruiz al colombiano Celso Romén.?

En “Aqui los drboles reinaban: el desantropocentrismo basado en las funcio-
nes actanciales del bosque en £ fuego verde de Verénica Murguia”, Nava (2021)
estudia el bosque broceliano y el bosque de fantasia (de mayor complejidad, dada
su autonomyia) a partir de las funciones actanciales de Greimas. Considerando la
importancia del bosque (de toda 4rea boscosa o verde) en la novela, es razonable
interpretarlo como personaje mds que como un lugar. Nava argumenta que el
bosque desempena diversas funciones, como ser el asistente de Luned (p. 36).

2 Habria sido beneficioso para Araya, Rivera, Bernal y Ruiz hacer lecturas comparativas de

otras obras de Murguia, como Auliya (1997) o El dngel de Nicolds (2003), en las cuales lo
maravilloso medieval o lo fantdstico predominan por sobre la fantasia. En “La tradicién
fantdstica en México a partir de 19407, Olea y Amatto (2024) indican que, en la tltima
década del siglo xx y las dos primeras del xx1, surgieron nuevas figuras, entre quienes desta-
ca Murgufa. Estos criticos leen “La mujer de Lot”, uno de los cuentos de E/ dngel de Nicolds,
como neofantdstico, porque consideran que la autora “reelabora, desde una perspectiva
novedosa, la cldsica historia biblica sobre la caida de Sodoma y Gomorra, ddndole voz al
personaje femenino” (Olea y Amatto, 2024, p. 346). Tales caracteristicas sugieren que la
obra de Murgufa es vibrante y variada, y que se evidencian diversos géneros y modalidades.
Por ejemplo, en Auliya, una novela de ambientacién 4rabe, la protagonista se transforma
en un jerbo al tener que cruzar el desierto y, de paso, aprende el lenguaje de estos. En dos
cuentos de £/ dngel de Nicolds, “El idioma del paraiso” y “El dngel de Nicolds”, Murguia
combina lo maravilloso medieval y lo fantdstico, pero no se percibe ningin elemento de
fantasfa. En “El idioma del paraiso”, el emperador Federico obliga a unas mujeres a cuidar
a doce bebés, sin hablar ni hacer sonido alguno, porque quiere saber qué idioma hablaba
Addn en el Paraiso, y cree que lo que mds debe parecerse son los sonidos que los bebés
emiten antes de aprender a hablar una lengua. En “El dngel de Nicolds”, el guerrero del
mismo nombre recibe la repentina visita de un dngel, que le permite al protagonista ver
dentro de su propio cuerpo y vislumbrar otros elementos sobrenaturales, lo que lo impulsa
a escribir su autobiografia durante su encarcelamiento. Dicho sea de paso, Castro (2020) y
Lima (2024) mencionan otras obras de Murguia, como Auliya o Loba, en sus panoramas
de la tradicién no mimética hispanoamericana. La primera reflexiona sobre la literatura
fantdstica, sobre todo aquellas escritas por mujeres; el segundo, acerca de la fantasfa y la
ciencia ficcién. Sin embargo, ninguno analiza los textos de Murguia. M4s bien comentan a

randes rasgos aspectos diversos de la literatura hispanoamericana contempordnea en una
ﬁ'nea parecida a la de Araya y Rivera (2020) y Bernal y Ruiz (2021).

63



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Por dltimo, en “La formacién subcreadora en E/ fuego verde, de Verénica Mur-
guia”, Rivera analiza la expresion del Bildungsroman como proceso de formacién
de la heroina que, desde su punto de vista, es andlogo al crecimiento de los prota-
gonistas en las obras de fantasia; en cambio, en este trabajo el andlisis del personaje
serd diferente al de la autora, por lo que no comentaré la expresién mencionada.
En “De Heorot a Brocelandia: rastros de las tradiciones literarias celtas y nérdi-
cas en El fuego verde de Verénica Murguia”, Celis (2024) se refiere al estilo de la
escritora mexicana, examina una referencia intertextual como el Beowulf (circa
975-1025) y habla de la onoméstica de los personajes y la ambientacién. El aporte
de mi trabajo es que me centraré en analizar cémo lo maravilloso medieval rige el
texto. Debido a que elijo un aspecto central, lo examinaré desde una perspectiva
global y en seguimiento de uno de sus elementos mas importantes. Considero que
la trama gira en torno de este proceso, como se evidencia a lo largo de la novela.

Este articulo se divide en tres apartados principales. En el siguiente expondré
de manera breve una serie de conceptualizaciones tedricas para aclarar por qué
juzgo que lo maravilloso medieval es la dominante. Los otros dos apartados son
analiticos. En ambos, revisaré el proceso mediante el que Luned se vuelve cuente-
ra. En el segundo, el andlisis se centrard en como el proceso mencionado se lleva
a cabo en la ciudad de Corberic, donde Demne y Efra la instruyen. En el tltimo
apartado, examinaré la fantasfa y me concentraré en el hechizo del que el Tristifer,
un personaje que Luned conoce durante su visita al reino de las hadas, es victima.

ALGUNAS CONSIDERACIONES SOBRE LO MARAVILLOSO, LO MARAVILLOSO
MEDIEVAL Y LA FANTASIA

Independientemente de que plantee que la dominante es lo maravilloso medieval,
es menester tomar en cuenta que, en £/ fuego verde, Murguia combina con éxito
tres categorfas literarias no miméticas (entiéndase aquello que compagina con el
realismo): lo maravilloso, lo maravilloso medieval y la fantasia. La autora es ple-
namente consciente de los limites difusos entre lo maravilloso y algunas formas
ficcionales que comparten afinidades, como las mencionadas, y otras que, pese a
ser no miméticas también, difieren en su desarrollo, como lo fantistico, la ciencia
ficcién o el horror. Por su lucidez, sigo de cerca los postulados de Morales (2003,
2005) de lo maravilloso y lo maravilloso medieval. Debido a su importancia ex-
pondré primero lo maravilloso, continuaré con su derivado, lo maravilloso medie-
val, y después distinguiré la fantasia y lo fantéstico. Esta delimitacién tiene como
propésito dejar en claro cémo leo la novela para analizarla posteriormente.

64



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

En primer lugar, como categorias literarias, lo maravilloso, lo maravilloso
medieval, la fantasia y lo fantdstico tienen en comiin que se proyectan en el texto
dos mundos ficticios que entran en contacto de una u otra manera, y difieren en
cémo interactan entre si. Todas ellas se fundamentan por la concepcién que se
tiene de la realidad: “Lo natural y lo sobrenatural, lo real y lo maravilloso, estdn
indisolublemente unidos en la concepcién que el hombre tiene de su mundo”
(Morales, 2003, p. 15).

Al historiador y medievalista francés Le Goff (1985) debemos varios estudios de-
dicados a la Edad Media. Su conceptualizacién de lo maravilloso es fundamental.
Se refiere a tres de sus campos o dominios: mirabilis (asombroso), magicus (mégico)
y miraculosus (milagroso); ademds, menciona a Todorov (1982), autor de Introduc-
cion a la literatura fantdstica (publicado, originalmente, en 1970), dada la importan-
cia que este estudio adquirié en la tradicién literaria francesa contempordnea:

La conception du merveilleux a été récemment influencée par louvrage, d’ailleurs trés inté-
ressant, de Todorov sur la littérature fantastique et en particulier par la différance qu’établit
Todorov entre I'étrange et le merveilleux, dont l'un, I'étrange, peut se dissoudre a la réflexién
alors que le merveilleux laisse toujours un résidu surnaturel que 'on narrivera jamais a expli-
quer par autre chose que le surnaturel. Mais il y a autre chose dans le merveilleux médiéval.
Nous sommes donc dans le monde du surnaturel, mais il me semble quaux x1r° et X11r° siécles,
le surnaturel occidental se répartit en trois domaines que recouvrent & peu pres trois adjectifs:

mirabilis, magicus, miraculosus. (Le Goft, 1985, pp. 21-22)

La razén por la cual Le Goff menciona a Torodov es porque, segin este tlltimo, lo
fantdstico se sitda en el limite de lo maravilloso y lo extrafo (1982, p. 53). Ahora
bien, para evitar confusiones en este apartado, aclaro que no uso las categorias
aqui expuestas como sinénimos, a pesar de que los términos “fantdstico” y “fan-
tasia” comparten la raiz etimolégica y de que en la critica en lengua inglesa a veces
se aunan.?

Si bien no deja de ser curioso que Le Goff evoque a su homélogo, para Morales,
el medievalista “rescata el cardcter particular de lo maravilloso medieval y le otor-
ga un campo de accién bien definido y lejano al de lo fantdstico” (2005, p. 119).

En inglés, fantastic se utiliza como adjetivo de fantasy. Para distinguitlos, los criticos suelen
anadir el articulo definido #he a fantastic: “In the late 20th century, however, the term fan-
tastic has more and more frequently been substituted for “fantasy” when modes are being
discussed” (Clute y Grant, 1996, p. 337). En la critica en espanol y francés los términos se
distinguen apropiadamente.

65



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Con esta conceptualizacién se acota que lo maravilloso “no es un conjunto de
casualidades afortunadas o desgracias azarosas ni se trata de mundos separados,
que tienen una relacién en la cual el de lo irreal se subordina por inexistente al de
lo real” (p. 119).

Asi, lo maravilloso y lo real estin intrinsecamente vinculados entre si. Lo ma-
ravilloso se entiende como un “universo alternativo” (Morales, 2003, p. 15), cuyas
leyes no son las mismas que las de lo real. Lo maravilloso expande los limites de
lo real y consiste en una explicacién de lo inexplicable, asi como una respuesta
a la causalidad. En literatura, lo maravilloso tiene que ver con lo asombroso o
admirable y las maravillas de la Edad Media estdn reservadas para las orillas y
extremos del mundo, las islas y las zonas térridas (p. 23).

Lo maravilloso medieval comparte numerosas afinidades con esta categoria,
aunque tiene otras peculiaridades. Una de ellas es la siguiente: nos hace compren-
der el contacto de lo real y lo maravilloso, lo cual puede extenderse a una obra
contempordnea como E/ fuego verde:

Debemos entender también que lo que a nosotros nos parece maravilloso no necesariamente
pudo ser considerado como tal en una época diferente. Lo maravilloso medieval no altera la
coherencia de las leyes del texto en el que aparece, pero nos plantea, a los lectores modernos,
la posibilidad de una nueva desazén provocada por la fusién generada entre lo cotidiano y
lo maravilloso, que no irrumpe con violencia, sino que aparece con naturalidad; fusién que

puede ser inquietantemente perfecta en muchos textos. (Morales, 2003, p. 30)

Esta categoria se concibe como una “a/térité dans les cevres médiévales, non sans
rechercher la perception d’une étrangeté qui la fonde, ou l'ouverture & un imagi-
naire fantastique qui lui donne forme” (Poirion, 1982, p. 4). Lo maravilloso me-
dieval “confraterniza libremente con la cotidianeidad” (Morales, 2005, p. 119) y,
como se ha mencionado, no altera las leyes de lo real, porque sus manifestaciones,
si bien implican lo inusual o raro, no son inexistentes, falsas o ilusorias.*

Lo maravilloso medieval cumple dos funciones primarias:

Morales (2005) critica a Le Goff por el hecho de que asumir que lo maravilloso es resultado
de un choque cultural, implica el riesgo de confundir “todo mito desfuncionalizado con lo
imaginario y lo fantasioso ex profeso; es también permitir que los dominios de una categorfa
literaria, estética, especifica y los métodos estilisticos que emplea escapen hacia los vastos
terrenos de la supersticidn, la credulidad y el miedo” (p. 119). A la autora le importa el
concepto formulado por Poirion (1982) de lo maravilloso medieval como alteridad de la
realidad, porque podria explicar el contacto de lo maravilloso y lo real que puede suscitar
sorpresa o extrafieza en los personajes sin que por ello se manifieste lo fantdstico (pp. 4-5)

66



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

la primera, més profunda y a la vez menos consciente, es la de elucidar sobre lo mds inex-
plicable del mundo y explorar lo menos accesible de la realidad. Su segunda gran funcién
es compensatoria: las maravillas satisfacen, al menos en lo imaginario, las carencias y los
sinsabores de la vida, resarcen lo rutinario y lo gris de una realidad en la que normalmente la

brillantez de lo prodigioso no se deja ver. (Morales, 2005, p. 122)

En parte basada en los adjetivos mirabilis, magicus, miraculosus referidos por
Le Goff, Morales formula una tipologia de las categorias de lo maravilloso: lo
feérico o maravilloso puro, lo milagroso, lo mdgico, lo prodigioso y lo exético
(pp. 121-126). Muchas de estas categorias se manifiestan en £/ fuego verde. Uti-
lizaré esta tipologia en los apartados analiticos, con excepcién de lo milagroso y
de lo exético, porque el texto no tiene un fin propagandistico de la fe, como fun-
cionarfa lo milagroso, ni tampoco se ve lo exdtico en ejemplos como “mdquinas
o instrumentos incapaces de reproducir con la tecnologia cotidiana de la Edad
Media, pero que no responden a procesos mégicos” (Morales, 2005, p. 125).
Cabe afiadir que “lo maravilloso desempefia un papel motor en la trama de
las narraciones, su presencia hace andar la historia” (p. 122). Asi pues, la llegada
de Demne a la aldea de Luned desencadena la trama. Los cuenteros tienen bas-
tante prestigio en el mundo novelesco (se ganan la vida transmitiendo historias
y leyendas) y su llegada aviva a la gente: “La llegada de un cuentero a una aldea
la transformaba” (Murguia, 2017, p. 33). Resulta particularmente interesante
que la autora use el verbo “transformar” en esta cita, que remite a lo mdgico:
“La funcién de lo mdgico dentro de un texto es producir un cambio, resolver
un conflicto o provocarlo” (Morales, 2005, p. 124). En efecto, el cuentero en
El fuego verde es un personaje nodal. Una de sus funciones es ser motivo motor.
Murguia describe el cuentero como una entidad transformadora y con capaci-
dades mdgicas. A tal grado es importante la llegada de Demne que, una vez que
los habitantes de la aldea lo reciben gustosos y lo oyen cantar leyendas, se lee
la siguiente prolepsis, que adelanta el suceso de mayor monta: “Afios después,

Cito la reimpresién (2017) de la segunda edicién de £/ fisego verde (2016). La primera edicién
es de 1999. La autora la aumentd con respecto de la primera, como se aclara en la siguiente
nota del libro: “Esta segunda edicién de £/ fuego verde existe gracias a la confianza que Elsa
Aguiar (1968-2015) deposité en la novela. El paso de Elsa por mi vida fue breve y luminoso,
semejante a una estrella fugaz. La luz que la animaba queda en sus escritos y en los de otros,
como estas pdginas. Los nuevos brotes de E/ fuego verde se deben a Xohana Bastida, mi
cémplice, y a lo que Gerardo Barajas Garrido y Fanuel Diaz, los mejores amigos de Luned,
me revelaron sobre ella” (2017, p. 189).

67



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Luned dirfa que esa entrada fue una de las cosas que la decidieron a convertirse
en cuentera’ (Murguia, 2017, p. 37).

Por consiguiente, leo E/ fuego verde como una obra en la que las categorias de
lo maravilloso y lo medieval maravilloso conviven. Murguia se apropia y adopta
varias caracteristicas de las tradiciones literarias de la Edad Media y las plasma
en su novela, sin importar que no se haya escrito en el medievo, porque es obvio
que es una obra moderna. La presencia de lo maravilloso y lo medieval mara-
villoso influye en la adopcién de rasgos y caracteristicas literarias y estéticas de
este periodo histérico. En la actualidad, tanto en Europa como Norteamérica
existe un renovado interés por la Edad Media (Eco, 1986, p. 63; Selling, 2004,
p. 211), que podria extenderse a otras regiones del hemisferio occidental como
Hispanoamérica y, quizd, hasta algunas regiones del hemisferio oriental. Esta
apelacién o inclinacién hacia el neomedievalismo en algunos autores contempo-
raneos no debe verse como una degradacién como senala Rivera (2023, p. 280),
sino como una reconfiguracién de sus elementos, dispositivos y normas cultura-
les. Murguia tiene un gran interés en este periodo histdrico, como ha afirmado
en entrevistas.®

Habiendo expuesto las categorias de lo maravilloso y lo maravilloso medieval
y c6mo leo la novela, haré la distincion de la fantasia y lo fantdstico. Lo fantdstico
(Olea, 2004, pp. 23-73) tiene como rasgos principales la codificacién realista
en la que se proyectan dos mundos ficticios irreconciliables, lo cual produce la
irrupcién de un hecho insélito que no puede ser explicado y se provoca un efecto
de desestabilizacién que socava la idea de realidad de los personajes y/o el lector.
Como dije, Murguia ha escrito obras fantasticas; sin embargo, £/ fuego verde no
se considera una de ellas, porque su trama no se desenvuelve asi ni se cumplen
ninguna de estas condiciones.

De manera equivalente, una obra de fantasia (Clute y Grant, 1996, pp. 337-339)
es aquella en la cual se proyectan dos mundos ficticios, cominmente referidos
como “mundo primario” y “secundario” a partir de lo que Tolkien (2008,
pp- 52-64) postula en su famosa conferencia “On Fairy Stories” (1939). El
“mundo primario” se basa en nuestra idea de realidad; en cambio, el “secundario”
constituye el mundo al que pertenecen los personajes de fantasia y al cual otros

®  Murgufa se refiere a su pasién por la Edad Media: “Mi interés por la Historia viene de mi

nifiez. [...] me temo que como lo que mds leo es Historia de la Edad Media y me interesa
mucho leer sobre religién y mito, pues en esa época y, sobre todo en la idea que tenemos
nosotros de esos siglos, se entrelaza todo” (2020, parrafo 2). Su comentario llama la atencién
sobre el hecho de que la idea que tenemos de esos siglos es construida y que esta manera de
ver el pasado estd abierta a las confluencias.

68



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

personajes de fantasia o del mundo humano pueden acceder o no. La estructura
de una obra de fantasia consta, por lo general, de las siguientes etapas que echan
a andar la trama: wrongness (inadecuacion o injusticia), #hinning (debilitamiento),
recognition (reconocimiento) y healing/return (curacién/regreso). Si bien el “mundo
primario” y “secundario” estdn presentes en £ fuego verde, su relevancia es subsi-
diaria con respecto del suceso de mayor monta (la transformacién de Luned en
cuentera), aunado a que, de las cuatro etapas senaladas, la inica que a todas luces
se representa es la dltima, porque, en el desenlace, Luned regresa del reino de las
hadas al mundo humano.

En este punto, no estoy de acuerdo con Rivera, que sefiala que “tras cruzar el
umbral a la maravilla, la novela se muestra ya perteneciente diegética, temdtica y
estructuralmente al género de la fantasia” (2024, p. 128). Aunque es cierto que la
fantasia desempefa un papel significativo en los términos que esta critica indica,
es decir, diegética, temdtica y estructuralmente, cabe precisar que no determina ni
transforma todos los elementos de la obra. Si fuera el caso, esta serfa muy diferente.
Habria un mayor énfasis en el “mundo primario” y el “secundario”, se haria mds
hincapié en la transicion entre ellos y las cuatro etapas se evidenciarian con clari-
dad, ademds de que la historia de la heroina se desarrollaria principalmente por
medio de este marco ficticio.

Probablemente la recepcién tan favorable de obras como E/ serior de los ani-
los (1954-1955), de Tolkien, en que se aprecia la interseccién de la fantasia y el
medievalismo (Selling, 2004, p. 211), ha influido en la comunidad al escribir,
leer e interpretar un texto de fantasia. Parece razonable asociar esta categoria con
una ambientacion y configuracién medieval, porque es a la vez familiar y exdtica
(p. 212). Quizé por ello algunos criticos han leido £/ fuego verde como una historia
de fantasia. No obstante, conviene preguntarse si su lectura se sostiene con base en
la construccién y configuracién ficcional. Como dije, juzgo que lo maravilloso y lo
maravilloso medieval tienen mayor jerarquia respecto de la fantasfa, la subsumen
bajo su campo y ademds se manifiestan con magnitud de principio a fin. Para
consolidar esta asercién de mi parte, pienso en otras obras contemporaneas que
comparten afinidades con la novela de Murguia y que no suelen ser leidas como
fantasias, es decir, el entramado maravilloso, la ambientacién en la Edad Media y
la apropiacién de sus rasgos y valores culturales, como Galaor (1972), de Hiriart;
El nombre de la rosa (1980) y Baudolino (2000), de Eco; y La guerra del unicornio
(1983) y Huerto cerrado, huerto sellado (1985), de Mufiz-Huberman. Aun cuando
pueden compartir ciertos elementos de la fantasfa, su desarrollo se alinea mds bien
con lo maravilloso.

69



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ
Lo MARAVILLOSO MEDIEVAL EN EL FUEGO VERDE

En este apartado examinaré el aprendizaje y los inicios de Luned como cuentera.
Para ello, haré algunos comentarios sobre la escritura, asi como una interpreta-
ci6n de la lectura que el personaje hace del Beowulf; una de las referencias mds
importantes de la novela.

Morales (2005) observa que lo maravilloso no se manifiesta igual en el texto
y cumple diversas funciones estéticas (p. 121). Ademds de servir aqui de motivo
motor, la maravilla se desarrolla en un rico espectro de gradaciones y matices,
segin veremos en los dos apartados analiticos. La primera divisién que Morales
establece en su tipologia se vincula con los postulados de Todorov:

Una primera divisién de lo maravilloso podria emprenderse con lo que Todorov llamé “ma-
ravilloso excusado” y “maravilloso puro” (Todorov, 1970, p. 23). Esto es, lo maravilloso que
se presenta sin explicaciones y el que lo hace intentando dar razones de su presencia. Ahora
bien, de estos apartados me parece necesario detenerme en el de lo “maravilloso excusado”,
que puede a su vez ser dividido entre lo propiamente “justificado” y lo tinicamente “excusa-
do”. Este tltimo es un maravilloso bésicamente retérico cuyos objetivos son principalmente

dar mayor lustre a las narraciones. (2005, p. 121)

Este es el funcionamiento bésico de lo maravilloso en la obra de interés, puesto

que algunas manifestaciones de esta categoria pueden leerse como “justificadas”,

otras como “excusadas”. Esta observacion posibilita comprender que lo maravi-

lloso medieval y la fantasia no entran en conflicto. Ademds de que la primera
y q

subsume a la segunda bajo su campo, también confluyen. En uno de los primeros

pardgrafos del bosque de Brocelandia se alude a ello:

Brocelandia era un lugar donde desde el principio de los tiempos habian vivido los elfos, las
hadas y los viejos dioses de las cavernas y las cascadas. Brocelandia también estaba poblado
por seres mds viejos, mds caprichosos y crueles que los elfos. Pero hasta la criatura mds an-
tigua formaba parte del todo que era Brocelandia, y a sus leyes se atenfan desde la hormiga

hasta el espiritu mds poderoso. (Murguia, 2017, p. 7)

Cohabitan aqui los elfos y las hadas, personajes que figuran en obras medievales,
neomedievales y de fantasia. Por un lado, lo maravilloso justamente le permite ala
autora dar mayor lustre a la descripcién; por otro, el bosque concuerda con lo que
Le Goff (1985, p. 73) explica sobre el simbolismo cristiano del bosque-desierto

70



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

de la literatura medieval, es decir, que sirve de penitencia, asilo y revelacién, y

también como lugar de fuga y la visién idilica de que hablan los trovadores en sus

composiciones. Todos estos aspectos se evidencian de una u otra manera en £/

fuego verde, ya que el bosque se retrata por medio de tales rasgos. Este representa

un dualismo mds que una oposicién:

Dans '"Occident médiéval en effet la grande opposition n'est pas celle entre ville et campagne
comme dans UAntiquité (urbs-rus, chez les Romains, avec les développements sémantiques
urbanité-rusticité) mais le dualisme fundamental culture-nature sexprime davantage  tra-
vers lopposition entre ce qui est bati, cultivé et habité (ville-chiteau-village ensemble) et ce
qui est proprement sauvage (mer, forét, équivalents occidentaux du désert oriental), univers

des hommes en groupes et univers de la solitude». (Le Goft, 1985, p. 74)

Visto asi, el bosque “forma el inquietante horizonte del mundo medieval. Lo

rodea, lo aisla y lo ahoga. Constituye una frontera entre las seforias y entre los
paises, un 7o man’s land, una tierra de nadie por excelencia” (Le Goff, 1999,
p. 113). Sin duda, la autora es consciente de las confluencias y oposiciones en

torno del bosque. Ahora bien, este también representa un lugar peligroso:

En el bosque abundaban los circulos de hongos rojos por donde se podia entrar en las co-
marcas mégicas. Animales y humanos los evitaban: hasta las aves rehufan el aire verdoso y
quieto que flotaba sobre los circulos y ni siquiera los hilos de las telarafias colgaban sobre
ellos. (Murguia, 2017, p. 7)

Al ubicar alli los circulos mégicos, la escritora mexicana hace atin mds compleja

la transicién entre la natura y cultura, ya que estos constituyen la entrada al

<« .« » .
mundo secundario”. No solamente se trata de un cronotopo, sino que el bosque,

en general, y Brocelandia, en particular, son configuraciones espacio-temporales

claramente inspiradas en la Edad Media.” En el siguiente apartado ahondaré en

7

Esta influencia se evidencia en el nombre “Brocelandia”, de raigambre celta: “el bosque de
Brocelandia fue para los celtas, desde tiempos muy antiguos, un territorio sagrado y mis-
terioso. Parte de este misterio ha sido su nombre mismo, que ha constituido un verdadero
problema desde hace siglos” (Morales, 1991, p. 9). “Sobre la etimologfa de Brocelandia, lo
tnico que resulta claro es que se trata de un nombre compuesto que conlleva elementos de
dificil identificacién, pues su segunda parte parece haber sufrido mutaciones o metdstasis
que entorpecen su traduccién. Actualmente se considera que la palabra procede o bien de
un toponimico tardio —utilizado por los celtas que se refugiaron en Arménica por las
invasiones anglosajonas que asolaron a la Gran Bretafia— “Celiande” y “Bro” que significa
pais. O bien, de “Bre” colina o montafa y “c’bellien” que equivaldria, tras diversas con-

71



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

mi interpretacién de los circulos de hongos. Por ahora subrayo que, debido a su
complejidad, la configuracién espacio-temporal nos hace percibir que las diversas
categorias de lo maravilloso se manifiestan a la vez.

Hay numerosos ejemplos de lo maravilloso como realce de la descripcién. Por
un lado, mientras la trama se desarrolla en el mundo humano, figuran los sacer-
dotes que saben latin y que tienen acceso a los libros. En las paginas de estos se
registran locuciones y dichos en esa lengua, como Marginalia, Picta, Scriptorum,
entre otras. En el mundo humano, Cai, un albanil que la heroina conoce en Cor-
beric, sufre un proceso de separatio leprosorum, un ritual en el que se declara que
una persona es leprosa y, en consecuencia, es expulsada de la comunidad. Este
proceso es relevante para la narracién, en vista de que impulsa a Luned a motivar
a Cai para entrar al reino de las hadas, donde ya no tendra lepra ni sufrird; asi se
dirige al lugar y, posteriormente, también la heroina.

Por otro lado, mientras la historia se desenvuelve en aquel reino, figuran el sapo
“historiador” que puede hablar, escribir e interpretar signos; el Tristifer, el Sefior
del Lago, que ha sido convertido en monstruo acudtico por el caballero Lancelot;
Fata Titania, la reina de las hadas, quien cabalga sobre Taliesin, un majestuoso
ciervo cuyas astas brillan con puntos de luz verde y cuyo nombre proviene del
poeta bretén del mismo nombre que compuso 7he book of Taliesin.®

taminaciones, a refugio o asilo” (Foulond, 1973, como se cité en Morales, 1991, p. 9). Si
se toma en cuenta que, en francés, inglés y espafiol, el espacio se escribe “Brocéliande” o
“Brocelianda”, Celis (2024) apunta que Murgufa cambia la escritura de “Brocelandia” para
hacer mds cercano el espacio a los lectores: “La sutil diferencia en la escritura que introduce
Murguia en E fuego verde, al renombrar Brocelianda como Brocelandia, hace que el lugar
donde se desarrolla la novela sea més ficil de pronunciar e identificar por parte de los jévenes
lectores actuales, pues el nombre se relaciona con el de otros lugares, reales o fantdsticos, que
comparten dicha terminacién, como Finlandia o Disneylandia” (p. 129).

Asi se denomina el manuscrito del siglo xtv;, Lyvyr Taliessin (El libro de Taliesin), una referen-
cia importante de la antigua literatura inglesa. Contiene poemas de alabanza a la guerra y los
reyes, asi como acertijos y otras composiciones. En lo que atafie al nombre “Taliesin”, he aqui
una explicacién onomdstica: “The name Taliesin is a combination of the word ‘tal’, meaning
‘top’ or ‘gable end’ (as in a horse or forehead) with ‘iesin’, meaning ‘beautiful’, ‘shimmering’
or ‘gleaming’ —hence the name’s common English translation, ‘Shining Brow’. (Why
the poet’s brow should be radiant isn’t clear. [...] “Tal’ may also mean ‘value’, which could
indicate a name meaning something like ‘surpassing worth’ or ‘shining excellence™ (Lewis
y Williams, 2020, p. xviir). Dicho sea de paso, en E/ fuego verde hay dos menciones del
Mabinogion, una coleccién de once relatos prosaicos basados en la materia celta-bretona.
Por razones de extension, no ahondo en ellas, pero cito una de estas menciones, sefial de la
riqueza intertextual de la novela: “Amaba las historias. La tarde que Demne le leyé Math, hijo
de Mathonwy, una de las ramas del Mabinogion, que como un drbol generoso alimentaba la
imaginacién y el espiritu de los oyentes, Luned lloré de alegria y nostalgia” (Murguia, 2017,
p- 84). Se divide en cuatro ramas (consagradas a Pwyll, Branwen, Manawydan y Math), dos
piezas breves y tres romances arttricos): “The eleven stories known as the Mabinogion are
among the finest flowerings of the Celtic genius and, taken together, a masterpiece of our

72



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

La novela estd poblada de una gran cantidad de referencias de la Edad Media,
tales como Merlin, Peredur y Beowulf:

En su mente se despegd el tapiz multicolor de las leyendas y la luz verde de la magia lo ilumi-
naba. El escenario era el bosque. En el bosque vivié Merlin —y Luned percibi6 con claridad
que en el nombre del mago resonaba el eco del gorjeo del mirlo— cuando se volvié loco; en
el bosque nacié Peredur; oculto en el bosque acechaba Grendel, el monstruo. Las hadas y
los elfos eran los hijos o padres de los drboles que ella amaba tan apasionadamente. Pero las
canciones trafan dentro una advertencia que la muchacha se habia negado a escuchar toda su
vida: el bosque no pertenece a los humanos. Son los humanos los que pertenecen a bosque y

tal vez creer lo contrario fuera un engafio. (Murguia, 2017, p. 38)

Este pasaje se enuncia tan pronto como Demne llega a la aldea de la protagonista y
los habitantes lo oyen cantar las gestas de Unwain y Merlin. Lo interesante es que
la autora asocia las referencias con el bosque. El espacio se retrata como un dmbito
maravilloso, ajeno a los humanos. Estas y otras referencias desvelan la voracidad
lectora de Murguia, como lo alude el nombre de la heroina: “Luned, como la her-
mosa companera de la Dama de la Fuente. Luned, a quien Unwain, el caballero,
debia la vida. Luned, amiga del ledn, la sabia” (p. 36). En los textos arttricos, “Lu-
ned” (o “Lunete” o “Lunet”) es la damisela que convence a Laudine de casarse con
Ywain, como lo cuenta Chrétien de Troyes en Yvain o el Caballero del Leon.

En lo que atafie a lo magico como parte de lo maravilloso, Murguia lo vincula
con la escritura:

Para Cai, como alguna vez fue para Luned, escribir era algo cercano a la magia. Después de
todo, la palabra “runa” significa “secreto”. Y ni hablar del alfabeto romano, cuyas letras, sélo
comprensibles para los clérigos, aparecian como misteriosas admoniciones en algunos muros.
Nadie hablaba latin sino los clérigos. Cai los temfa. Para él, eran magos extranjeros. Nadie
escribfa en latin, solo ellos. Era el idioma de sus ritos. Que los cuenteros tuvieran tratos con
ellos no era raro. También tenfan tratos con los magos, y ya lo decian los mismos poemas.

(Murgufa, pp. 94-95)

medieval European literature. Their excellence has been long, if intermittently, celebrated,
and their influence deeply felt and widely recognized” (Jonesy Jones, 1963, 1x). Esta fuente se
relaciona con E/ libro de Taliesin, habida cuenta de que ambas abrevan de un bagaje comuin.
Hay varias conexiones entre estas obras. En el libro de Murgufa, el Mabinogion es una valiosa
fuente de inspiracién. Aunado a las menciones textuales que dije, se hace alusién a la Dama
de la Fuente y Peredur (dos de los tres romances se dedican a estos personajes).

73



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Sien el pasaje se conectan las runas con lo oculto, algo similar podria decirse de la
escritura. Esta es esotérica y hermética. Constituye un lenguaje que desconoce
la vasta mayoria de los personajes de la novela y, por lo tanto, aprender a escribir
implica un rito de iniciacién. No es casual que la autora asocie a los magos y los
cuenteros con la escritura. Se ahonda en ello en el siguiente pasaje:

—;Y debo creer que ahi dentro [de los libros] hay bosques y hombres y caballos y castillos de
reyes? ;C6mo?

—Las historias estdn escritas... —contesté Demne risuefio.

—;Muéstramelos, a los hombres y los caballos y los drboles!

—Cai, dentro de tu cabeza estdn la mejor manera de construir un muro, las fachadas de
todas las casas de esta ciudad, las canciones que cantas en la taberna... y tampoco se ven.
Tus recuerdos, lo que sabes, hombres, caballos y drboles estdn aqui dentro, aunque no puedo

verlos... (p. 95)

En la cita, Efra le responde a Cai, aunque no logra convencerlo. Es curioso que la
palabra se retrata como mdgica por sus propiedades, independientemente de que
el signo no se corresponda con la realidad como elucubra Cai. Ahora bien, este
vinculo no se trata de una invencién de la autora, sino que ella recupera la antigua
asociacién de la escritura y la magia, una creencia comun a varios pueblos, para
hacer hincapié que la escritura es misteriosa: subyace algo magico en la accién de
representar por medio de los signos.

Antes de analizar el Beowulf; cabe precisar que, en lo que respecta a lo prodi-
gioso, esta categoria es Util para examinar a la heroina. Lo prodigioso “sirve para
identificar al protagonista” (Morales, 2005, p. 124), se relaciona con lo humano
o conocido, y, dentro del texto, es, a la vez, un hecho extraordinario facil de
aceptar e impresiona a los personajes (pp. 124-125). Luned descuella tanto por su
caracterizacién como por sus acciones. Aprende por si misma sobre los animales,
las plantas y el bosque; aprende de su propia experiencia gracias a su curiosidad,
observacién y gran capacidad de imaginacién. Al mismo tiempo, aprende de los
seres humanos y otras criaturas con las que se encuentra a lo largo de su aventura.
Murguia la vuelve falible para que aprenda de sus errores. Todo ello la convierte
en figura idénea para ser cuentera.

Si lo prodigioso sirve para identificar al personaje, llama la atencién que la escri-
tora imprima rasgos autobiograficos en £/ fuego verde. Uno notable es la pasién por
los libros. Luned es una extraordinaria lectora, porque, aunada a su perspicacia, se
enfrasca en las lecturas. En una entrevista, Murguia hace referencia del Beowulf,

74



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

una de sus obras predilectas, lo que comparte con Tolkien, dado que el héroe “casi
no mata gente. Mata al dragén, a Grendel, la mam4 de Grendel, pero realmente se
mete poco con la gente comparado con la mayoria de los héroes” (Murguia, 2024,
parrafo 32). Grendel se trata de uno de los antagonistas del poema. En la novela
hay varios pasajes sobre la recepcién de esta obra. Cito el siguiente a fin de comen-
tarlo a raiz de lo prodigioso:

Fue una gran sorpresa para Demne el ver cémo su alumna se habia entusiasmado desde la
primera vez que escuchd el relato de las hazafias de Beowulf. Por supuesto, era un poema fun-
damental para el cuentero: las figuras colosales del guerrero humano y el monstruo, repetidas
en muchisimos poemas y canciones, eran en el Beowulf entranables, estaban como nimbadas
por un halo de realidad. (Murguia, 2017, p. 88)

Se colige que el poema se ha transmitido oralmente a lo largo del tiempo, y asi se
fijan en la memoria Beowulf y Grendel. La descripcién es expresiva y prodigiosa,
puesto que los personajes se revisten del nimbo o aureola de las figuras religiosas de
la iconograffa cristiana, como si por medio de esta adicién se reafirmara su realidad.

Hay otros rasgos autobiograficos. El nombre de la abuela de Luned estd basado
directamente en el de la abuela de Murguia: “Naci6 en la tarde, sobre hojarasca
roja. La nombraron Luned porque era el nombre favorito de la abuela paterna,
la sefora Enrica” (p. 12). Enriqueta Alvarez se trata de alguien fundamental en
la vida de la autora, ya que le infundié el amor por los libros.” Lo mismo puede
afirmarse de los nombres de Demne y Efra, basados, respectivamente, en el poeta
David Huerta (1949-2022), con quien Murguia se casé y que es otra figura crucial
en su vida, y el padre de este y también poeta, Efrain Huerta (1914-1982)."

Ya que hice mencién del Beowulf, examinaré su funcién en la novela. Entre los
episodios sobre el arte, este es relevante por la interpretacién acerca del poema.
Analizaré cémo lo leen los personajes y el dibujo que Luned crea al respecto:

“Dije una vez en una conferencia que soy hija del librero, no porque mi padre vendiera
libros, sino porque siento con toda el alma que algunos rasgos definitivos de mi personalidad
fueron moldeados por los libros que encontré en un mueble de varios estantes, de pino
con chapa de caoba y que, por suerte, me quedd a la mano en casa de mi abuela, el adulto
mds digno de confianza de mi nifiez” (Murguia, 2019, p. 27). En entrevista con Arras, la
escritora revela que su abuela es aquella figura de la que habla con gozo en “Una infancia
normal” (Murgufa, 2024).

Huerta (2012) compuso “El agua de los bosques”, un poema que le dedica a su amada por
la publicacién de la novela. El poeta traza alli nexos entre la autora y la heroina y se exploran
los simbolos del fuego verde.

10

75



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Demne posefa, ademds, una decena de tablas en las que habfa escrito laboriosamente du-
rante dos afios, y con runas exquisitas, el Beowulf; el gran poema de esas tierras. Cuando
Efra o Demne las sacaban y ponfan sobre la mesa, era como si abrieran la puerta de un
jardin en cuyo centro se irguiera con su espada Beowulf; el oso, “lobo de las abejas”, y tras
él, derribado, Grendel el monstruo, ya sin el brazo que el héroe le arrancara con sus propias
manos. El pastor del mal, Grendel, descendiente de Cain. Demne le explicé quién era Cain,

porque la muchacha lo ignoraba. (Murguia, 2017, p. 81)

En esencia, la autora mexicana sintetiza el enfrentamiento entre el héroe y el anta-
gonista, uno de los episodios centrales del Beowulf. Primero se menciona el poema
por el titulo que el lector conoce; luego se alude al héroe por su nombre; finalmen-
te, en relacién con este, se indica el epiteto “el 0s0”, junto con una kenning, el “lobo
de las abejas”. La kenning es una figura retdrica usada, sobre todo, en la literatura
escandinava, nérdica y anglosajona de raigambre tradicional y popular, la cual se
conforma por un término compuesto que se utiliza en vez de un sustantivo de un
solo término. No son propiamente metaforas, sino comparaciones o un “elemento
indispensable del verso” (Borges, 1984, p. 380). Para ilustrar cémo Murguia
hace uso de la kenning referida, recordemos que en uno de los versos iniciales del
Beowulf se menciona “la ruta de la ballena™ “over the whale-road all must obey
him / and give tribute. He was a good king!” (Beowulf, 2003, p. 3).

Con esta comparacion el poeta hace referencia al mar." Segtin los especialis-
tas, el nombre de “Beowulf” deriva de “el lobo de las abejas™ “Beowulf [...] is a
name perhaps derived from Bee + Wolf, large animal to do with bees” (Beowulf,
2003, p. xxv1). En el pasaje citado de la novela se establece el linaje de Grendel,
“el pastor del mal”, quien desciende de Cain. Si bien el término “Cain” puede
resultar familiar para cualquier persona criada en la cultura judeocristiana, eso
no significa que Luned pueda entenderlo, ya que se cri6 en una cultura diferente.
Por lo tanto, Demne le explica la alusién.

Lo interesante del uso que Murguia hace de las referencias intertextuales no es
la referencialidad. Aqui se anade un matiz adicional de complejidad de £/ fuego
verde: la metaficcién. La forma en que un aspecto se entrelaza con otro produce
un notable efecto metaficcional en la obra. Al leer este y otros pasajes del poema
reconfigurados en la novela, el lector se percata de que estd ante un artificio.

1 “Asi, los dos versos iniciales del Beowulf incluyen tres kenningar (daneses de lanza, dias

de antano o dias de afios, reyes del pueblo) que ciertamente no son metdforas y es preciso
llegar al décimo verso para dar con una expresién como hronrad (ruta de la ballena, el mar)”

(Borges, 1984, p. 380).
76



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Entiendo la metaficcién como un mecanismo recursivo que despierta una toma
de consciencia en el lector o espectador en torno del objeto artistico (Wolf, 2009,
p. 31).

La autora sabe elegir bien sus referencias, sin galas de erudicién o pretension.
Aquellos que hayan leido su novela, pero que no estén familiarizados con el
Beowulf u otras referencias, podrdn comprender plenamente los episodios en que
esta referencia se utiliza. En consecuencia, cualquier persona versada en literatura
medieval o fuentes histéricas podria desentranar las referencias con mayor profun-
didad, habida cuenta de que el intertexto serd efectivo en transmitir su potencial
de sentido si puede interpretarse sin necesidad de que el lector requiera de un
conocimiento previo para poder comprenderlo. Si el lector participa activamente
en el pacto ficcional; es decir, si opta por descifrar el intertexto, por qué se utilizé y
con qué propdsito, entonces la interpretacion que se haga, se enriquecerd.

La lectura del Beowulf estimula a Murguia a ahondar en las kenningar (plural
de kenning). Asi, Luned, Demne y Efra comentan dos de estas figuras usadas en el
poema, que son, respectivamente, “cisne sangriento” y “drbol de los lobos™

Los tres estaban de acuerdo en que tal vez esa fuera una de las magias sutiles de las palabras.
Cuando el poeta escribia “cisne sangriento” por buitre y “4rbol de los lobos” por la horca, lo
que acudia a sus cabezas era hermoso.
Un 4rbol de lobos, un alto enebro, no cargado con bayas azules, sino con las ramas dobldn-
dose bajo el peso de los cuerpos grises y sinuosos de los lobos. Las hojas que acunarian las
miradas rojas y brillantes, como moras, de los lobos en la noche. Un 4rbol musical, que
aullara a la luna.

En cambio, imaginarse un ahorcado, un hombre ajusticiado, el macabro péndulo, los pies
sacudiéndose en el estertor de la agonia, la mirada desorbitada. La imagen bastaba para

asustar a Luned hasta ofuscarla. (Murguia, 2017, pp. 82-83)

Sin necesidad de citar directamente a Borges, Murguia hace una alusién velada
de este par de kenningar, incluidas por el autor argentino en su ensayo (1984,
pp- 372-373). En efecto, el “cisne sangriento” equivale al buitre; el “drbol de los
lobos”, a la horca. He aqui otro ejemplo de descripcién prodigiosa. Por lo demds,
resulta interesante cémo Murguia recontextualiza estas dos figuras, particular-
mente la segunda. La autora no se expande en comentar el “cisne sangriento”,
pero si el “drbol de los lobos”. Se marca un contraste entre el segundo y tercer
parrafo de la cita: asi, la parafrasis de la kenning le parece mucho mads bella que
su correspondencia en “horca”, por no afadir que la equivalencia provoca temor

77



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

en Luned, a diferencia de la paréfrasis. El uso de estos recursos se retoma mds
adelante en la novela, pues Murguia sabe muy bien cémo aprovecharlos.”

Cerraré este apartado con un comentario sobre el dibujo que Luned hace como
respuesta a una experiencia desagradable. La ciudad de Corberic la asombra y
atemoriza a la vez: si alli aprende a leer y escribir, también presencia sufrimiento,
injusticia, burlas, humillacién, tortura, despotismo. En un espectdculo grotesco,
ve morir a un cerdo que fue cruelmente golpeado por varias personas de Corberic.
Unos ciegos también fueron obligados a golpear al animal, aunque no querian
participar en el acto horrible. Entonces Luned dibuja lo siguiente:

Sihade ser, que sea para bien —se dijo. Se froté los ojos con el dorso de la mano y se dirigi¢ a la
mesa a seguir leyendo el Beowulf- Al dia siguiente, Luned se dedic6 a vengar al cerdito. Demne
le dio una pdgina cubierta de escritura, con un amplio margen para dibujar. Luned se sent6 en
el banco y se incliné sobre su trabajo. El cerdito aparecié vivo y alado, con una guirnalda de
rosas alrededor del cuello. Sus alas tenfan plumas rojas y verdes y lo sostenfan en un cielo azul.
La mujer que lo habia pateado fue retratada con el pie torcido y vendado, apoyada en muletas
y con un cuenco en la mano. El ciego que lo matd, con los ojos abiertos, alimentaba al cerdito

volador con bellotas que tomaba de una enorme canasta. (Murguia, 2017, pp. 91-92)

La lectura y el dibujo se suceden. En cuanto al Beowulf'y cémo la heroina se
imagina la corte danesa, Demne opina que la joven “Dibujaba como un copista
e imaginaba como un bardo” (p. 89), lo que subraya acertadamente su precisién
e ingenio. Si su habilidad para la pintura destaca en Corberic, es porque en su
aldea aprendi6 a dibujar de forma autodidacta. Demne la llama la pintora de
Marginalia, ya que sus dibujos embellecen los margenes de los libros medievales, y
también sugiere que Luned firme sus dibujos con una letra “ele” maytscula y que
inmediatamente escriba la palabra “Picza’.

En su aldea, la protagonista vive experiencias decisivas. Una mafana descubre
un osezno muerto en una trampa, pone la cabeza del animal en su regazo y
llora durante horas sobre su pelaje. Lo que experimenté entonces, la muerte des-
considerada del osezno, puede vincularse a la humillacién del cerdo que ocurre
en Corberic, aunque ahora Luned no solamente se lamenta, sino que también

2 Por ejemplo, en el reino de las hadas, Luned percibe el séquito de Fata Titania, y siente
rechazo: “~He aqui mi pesadilla, el ‘4rbol de los lobos'— pensd y corrié hacia el grupo que
saltaba y tiraba de la cuerda” (Murguifa, 2017, p. 166). Al reutilizar la kenning, la autora
estimula a que el lector recuerde la referencia y comprenda por qué se enuncia en este mo-
mento de la narracion.

78



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

intenta reparar el dano causado a la criatura viviente. Lo venga por medio del
arte y transforma la angustiosa situacién en otra en la que el animal vive, ya no
sufre y exhibe atributos que normalmente no tendrfa, como alas y una corona
de flores. Es como si pintara una especie de milagro religioso, la iconografia de
su resurreccién. De este modo se modifican el papel tradicional de la mujer que
golped al cerdo, a quien le da muletas, y del ciego que lo alimenta. Mediante el
arte Luned expresa su ser en el mundo.

La accién de dibujar el animal repercute mds adelante en la narracién. Asi, en el
mundo de las hadas, Luned sufre un atentado en su contra a causa del Gorra Roja,
uno de los enviados de la reina, pero el cerdo ha resucitado y ayuda a la muchacha:

El Gorra Roja se incorpord y de entre las piernas de los bailarines surgié, abriéndose paso, el
pequefio cerdo que habfa muerto en Corberic apaleado por el ciego, y que Luned habia dibu-
jado con alas en la pdgina de un salterio. El cerdito salté y sus alas lo impulsaron. Chocé con
el Gorra Roja y le propiné una coz que le arrancé la capelina y le abri6 una herida en la cabeza.

El Gorra Roja se dej6 caer al suelo y el cerdito se arrojé sobre él. (Murguia, 2017, p. 173)

Es menester examinar como Luned se vuelve una cuentera, ya que nos permite
reflexionar sobre las técnicas que la autora utiliza y por qué le da tanta importan-
cia al arte de contar historias. Este proceso funciona como un leitmotiv, quizis el
mds importante de todo el texto, ya que se desarrolla desde la infancia de Luned
hasta la adolescencia y mediante las interacciones con los seres humanos y las
criaturas maravillosas tanto en nuestro mundo como el reino de las hadas.

El proceso sigue dos direcciones completamente entrelazadas: el crecimiento
emocional, psicoldgico y fisico del protagonista se desarrolla en paralelo al de la
trama. Si bien esto parece obvio, no lo es. No es casualidad que Murguia comente
sobre el arte durante la formacién de Luned, especialmente durante su estancia
en Corberic, ni que se propicie el acto de contar historias y el oficio de cuentero,
como la autora lo dice en entrevista: “Luned es fuerte, quiere saber, que en la Edad
Media estaba mal visto” (Murguifa, 2020, pdrrafo 5). La fuerza y la curiosidad la
caracterizan. Su fuerza de voluntad y capacidad de agencia emergen a lo largo de
toda la novela; verbigracia, su afin de conocimiento desentona con las expectativas
que uno tendria de una persona comun de la época, mucho mds si fuera mujer.

Por lo demds, destaca la habilidad de la autora para usar intertextos y referen-
cias. En £l fuego verde, Murguia no utiliza citas apdcrifas, notas a pie de pdgina
ni recurre a un editor o corrector ficticio u otros recursos andlogos, como lo harfa
Borges, una figura cara a ella. Su intencién es otra, a pesar de que ambos autores

79



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

utilizan con frecuencia referencias eruditas. Murguia busca que Luned experimen-
te sus aventuras y que el lector la siga tan de cerca como si él también las estuviera
viviendo.

JUEGOS DE FUEGO: COMO MURGUIA USA Y RECONFIGURA LA FANTASIA

Debido a que discurro de la fantasia en este apartado, continuaré mi andlisis de las
categorias de lo maravilloso. Hablaré un poco mds de lo mégico en el mundo de
los humanos y proseguiré con lo feérico y lo magico en el reino de las hadas. Cabe
mencionar que Murguia llama a la fantasia “una de las formas de la inteligencia”
y la considera “una de las estrategias de la mente para descifrar o intervenir en la
realidad” (Murguia, 2020, pérrf. 3). En efecto, la fantasfa, al contrario de lo que
suele decirse de esta y otras configuraciones ficcionales, no se trata de una evasién
o escapismo de la realidad, sino que es una forma de verla y profundizar en ella.
En cuanto a lo mdgico, este elemento puede causar sorpresa en los persona-
jes. Morales especifica que lo maravilloso no debe considerarse sinénimo de lo
sobrenatural. Lo maravilloso puede causar sorpresa u otras emociones, aunque
no una extraneza que altere las leyes de la realidad, ya que no puede explicarse
racionalmente. En otras palabras, lo maravilloso no opera como lo fantistico:

Por mds que se haya insistido en que lo maravilloso medieval no provoca sorpresa, hay que
matizar esta declaracién. Me parece que lo que no provoca es el extranamiento de un sistema
de leyes que deberia estar funcionando y que repentinamente pierde vigencia, y no provoca
reacciones de incredulidad sobre la existencia de la realidad, tal y como la conocemos; tam-
bién es cierto que casi nunca provoca crisis de razén que obliguen a los personajes a dudar si
son capaces de percibir el mundo tal como es. Pero esto no quiere decir que la aparicién de un
elemento maravilloso no provoque admiracion, sorpresa, muchas veces incredulidad e inclu-
so dudas sobre su existencia, ni implica que no sea capaz incluso de hacer pensar, al personaje

que lo contempla, que estd viviendo un suefio o imagina su presencia. (Morales, 2003, p. 32)

Murguia hace que sus personajes se enfrenten al mundo y, por lo tanto, experimen-
ten diversas sensaciones. En el mundo humano, a la heroina la recorre una serie de
cuestionamientos:

Luned dudaba un poco. Era escéptica, pero habia crecido escuchando las historias de los “cam-
biados”. Los aldeanos crefan que cuando nacfa un nifio o una nifa especialmente bellos, los

elfos, celosos, los reemplazaban por un trasgo. Pero las historias afirmaban que el cambiado re-

80



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

gresaba al reino de las hadas apenas pasados unos meses del canje. Ademds, un elfo nunca entra-
rfa en una casa con tantos utensilios de hierro, donde el hacha de un lefador tenia su lugar junto

ala puerta. Y nadie recordaba que en la aldea habfa pasado algo asi. (Murguia, 2017, pp. 18-19)

El personaje ignora si es una cambiada.” A diferencia de los aldeanos del bosque,
que creen en tales historias sin cuestionarlas, la joven no estd segura de serlo. Mur-
guia reinterpreta este motivo en lugar de imitarlo. Su heroina no es una cambiada
en si, simplemente se sugiere que podria haberlo sido. Aqui se mencionan algunos
elementos maravillosos: elfos, duendes y la visién que uno tiene de ellos. La gente
conoce a estas criaturas y las juzga. En la novela, los elfos son seres a los que se
admiray se les venera. Es mds, se les llama los “Senores del Bosque”, en maytscula
para acentuar su importancia; en cambio, los duendes y otros seres son desprecia-
dos por los seres humanos.

Luned tiene un hermano mayor, Ronan. El la menosprecia vehementemente,
porque ella no se comporta como uno esperaria que se comportara una chica de
pueblo, a diferencia de él, quien encaja perfectamente en Brocelandia, es hébil en
varios oficios y se siente comodo de vivir en su casa. Su hermano reprende a Lu-
ned: “—Elfa, bruja —se burlaba Ronan—. Cambiada. Los elfos se robaron a mi
verdadera hermana, una nifia bonita y obediente, y te dejaron a ti en su lugar, con
tus piernas flacas y tus dientes de conejo. Elfa, cambiada” (Murguia, 2017, p. 18).

Como dije, Murguia reconfigura el motivo del cambiado o el changeling. En vez
de que los seres maravillosos se lleven a un ser humano a su mundo y, en su lugar,
se quede el cambiado o doble segiin se cuenta en la leyenda, este intercambio no se
observa en la vida de Luned. Cuando esti en el reino de fantasfa, Luned tiene una
serie de visiones desencadenadas por el sapo mdgico y ve a su doble, que es su yo
de la infancia. Al contrario de cémo Ronan la trataba cuando era nifia, Luned in-
funde valor y denuedo en la nina que una vez fue, confidndole que, cuando tenga
miedo, debe acordarse de ella misma, es decir, de la Luned de mayor edad, la que
estd transmitiéndole valor, ya que no la dejard sola.

En el apartado anterior senalé que los circulos de hongos son puntos de transi-
cién entre el “mundo primario” y el “secundario”. La tipologfa de Mendlesohn de
las cuatro categorias de fantasia es pertinente para analizarlos:

13" El cambiado es un motivo conocido. Se llama asf al que ha sido reemplazado o sustituido por
los elfos o las hadas: “Much FOLKLORE relating to rAIRIES alleges they are prone to steal human
infants, leaving bousLEs in place. Folkloristic changelings usually reveal themselves, eventual-
ly, to be unhuman entities (or perhaps just blocks of wood), but literally ones are children who
seem unnaturally malevolent, angst-ridden or imaginative” (Clute & Grant, 1996, p. 178).

81



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

the portal-quest, the immersive, the intrusive, and the liminal. These categories are determi-
ned by the means by which the fantastic enters the narrated world. In the portal-quest, we are
invited through into the fantastic; in the intrusion fantasy, the fantastic enters the fictional
world; in the liminal fantasy, the magic hovers in the corner of our eye; while in the immersi-

ve fantasy, we are allowed no escape. (2008, pp. 13-14)

Por cierto, lo fantdstico a lo que Mendlesohn se refiere aqui no debe confundirse
con lo fantdstico segiin Todorov y otros criticos. En esta cita lo “fantdstico”
y la “fantasia” se utilizan como sinénimos. Aunque esta autora indica que las
categorias no son estancas, sino que se combinan con frecuencia, en la novela
de Murguia solamente se observa la primera de ellas, es decir, “la bisqueda del
portal”, porque la fantasia no es inmersiva (sin salida), ni intrusiva (no penetra
en el mundo humano), ni liminal (que se encuentra en los limites entre los dos
mundos).

Ya dije que se hace referencia a los circulos en el primer capitulo de £/ fuego
verde. Por medio de estos circulos viajan los personajes humanos o los maravillo-
sos de una realidad a otra. Luned le pide a Rohan que cubra estos circulos con sal
(una referencia a salar la tierra o sembrar con sal), lo que impide temporalmente
la entrada. Sin embargo, una vez que Luned es seducida por el elfo Aliso, ella
cruza el portal de todos modos.

La torre de Fata Titania se llama “Caer Siddi”. Luned es llevada a los aposen-
tos de la reina por una especie de Caronte: “—Soy el barquero de Caer Siddi, el
castillo de las hadas. Me llamo Urien. Estoy aqui para llevarte, si asi lo deseas, a
la Torre” (Murguia, 2017, p. 161). La escritora mexicana toma la referencia de £/
Libro de Taliesin, concretamente de “The spoils of Annwfn”, un poema de sesenta
versos en que se recuenta una expedicién del rey Arturo a “Annwn”, el trasmun-
do en la cosmovisién galesa. Segtin se da a entender en el poema, Taliesin es
quien cuenta los sucesos:

1 will praise the Prince, the Lord of the king’s land,

Who has stretched out bis power across the wide world.

Guwair’s cell was locked fast in Caer Siddi

All through the days of Pwyll’s deeds and Pryderi’s;

None had gone to that place before him,

Where the heavy grey chain held the faithful youth.

Sadly he’d sing before Annwin’s treasures;

We poets pray for him till Judgement Day dawns. (The book of Taliesin, 2020, p. 30)

82



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Ciertamente el lugar tiene un aire de ultratumba. Reluce la referencia a “Caer Siddi”
por lo dicho del mds alli. Los nombres enunciados en el cuarto verso, “Pwyll” y
“Pryderi”, se tratan de un padre y su hijo en la primera rama del Mabinogion (p. 30).
La referencia mencionada se imbrica con el Mabinogion, lo que deja ver lo bien que
estdn elegidos los intertextos en £/ fuego verde. Se conectan entre si sin entorpecer el
flujo de la historia y consolidan la verosimilitud del mundo ficticio.

Hablaré de lo feérico y de lo mégico en el mundo de las hadas. Primero trataré
lo feérico por ser la categorfa de mayor importancia en la segunda mitad de la
novela y cerraré con lo mdgico. En vista de que en tal realidad figuran varios
personajes maravillosos, se pone de manifiesto esta categoria. Esta no necesita
de ninguna explicacién para existir, pues se justifica por si sola (Morales, 2005,
p- 122). Ahora bien, lo feérico no debe confundirse con lo mégico. Se percibe en
esta categorfa una consciencia de que un mundo “instalado en un plano diferente
puede influir y modificar el comportamiento del otro” (p. 123). En cambio, lo
feérico se rige por sus propias leyes y sus manifestaciones tienen un caricter de
“naturales”. Ejemplo de ello es que el tiempo en el mundo de las hadas no corre
paralelo al de los humanos: “La manera caprichosa y extravagante en que se com-
porta el tiempo en el mundo de las hadas podria pasar por una pequena alegoria
de por qué el tiempo parece dilatarse o comprimirse cuando se estd en un entorno
agradable y con compafifa placentera” (p. 122). En efecto, el tiempo se prolonga o
no, dependiendo de las circunstancias:

En Brocelandia, en el mundo del sol y los hombres, el tiempo apenas habia transcurrido.

En el reino de las hadas, Luned se habia agotado caminando una noche entera y habia roto
un hechizo. En Brocelandia, el odre vacio que habia dejado caer al ser hechizada por Aliso
tocaba el suelo. En el preciso momento en que la muchacha cerraba los ojos, con los labios
pegados al tronco de la encina, Demne se inclinaba sobre la bolsa de cebada. Un escalofrio lo
obligé a incorporarse.

—;Luned? —pregunté como para si. Mir6 a su alrededor, desconcertado y temeroso. (Mur-
gufa, 2017, p. 139)

La autora marca esta diferencia temporal al determinar que los acontecimientos
de ambos orbes son disimiles. El efecto no solamente se manifiesta en la narra-
cién, sino que el lector también lo percibe. Por eso la autora es muy consciente de
cémo estructura y divide la obra. Si Luned se adentra en el reino de las hadas a
causa del separatio leprosorum y Demne se entera, se da una escisién en la trama: el
cuentero permanece en el mundo humano, sin que se percate de lo que ocurre en

83



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

el otro plano. Pero Luned es consciente de ello y acttia en consecuencia. El deseo
de regresar a nuestro mundo y de ver de nuevo a Demne es una de las razones por
las que no quiere permanecer en el dominio feérico.

Proseguiré con el encantamiento del Tristifer. El arte de contar historias alcanza
su climax aqui, cuando la protagonista pone en préictica los conocimientos ad-
quiridos mientras convivié con Demne y Efra. Luego de seguir a Aliso, Luned se
encuentra con el Tristifer en un lago mdgico y lo reconoce. Lancelot, el caballero,
lo ha transformado en un “afang”, un monstruo acudtico por no reconocer a Lan-
celot cuando se aparecié ante él. Durante su estancia en Corberic, Luned supo de
él por Efra, quien le dijo que era “gobernador de la ciudad de Caer Wyrd, fundada
por los dioses de los rios en el fondo del lago” (p. 124). El Tristifer estd hechizado y
no puede dejar de llorar.

Para romper el hechizo, hay que hacerlo reir, y asi volverd a su forma humana.
Luned intenta todas las técnicas imaginables. Incluso sugiere que el Tristifer la
bese, pero nada funciona. Las tres versiones que Efra le contd a la heroina indi-
caban que el Tristifer se liberaria si refa. Tras varios intentos, a Luned se le ocurre
contar una historia. Si es exitosa, el Tristifer le dice que, en agradecimiento, le
entregard un amuleto y una capa, objetos mdagicos que le ayudardn en las futuras
pruebas que debera afrontar en el reino de las hadas. Sin que Luned mencione el
beso que, para este momento de la trama, ya le ha dado a Aliso, ella le cuenta al
Tristifer cémo lo encontrd en el lago. Entonces se lee lo siguiente:

Llegaron a un momento extrafio. Los tiempos convergieron y se encontraron: lo que ocurria en
la historia de Luned y lo que les estaba ocurriendo a ellos comenzé a suceder al mismo tiempo.
Y Luned dijo:

—“Llegé el momento en el que lo que ocurria, dentro y fuera de la narracién, comenzé6 a
ocurrir al mismo tiempo. Y Luned pensé: contar no ha de ser suficiente. Si queria salvar al
Tristifer y hacerse acreedora al talismdn, debia observar las leyes de las historias y ofrecer un
sacrificio. Ofrendarfa su pelo a cambio de destruir el encantamiento de Lanzarote...”.

Y en ese momento, la muchacha, con la barbilla temblorosa, le hizo el gesto al Tristifer de
quien blande algo afilado y corta con ello, mientras con la otra mano se asfa una trenza. El
Tristifer, que la habia estado observando con los hinchados pdrpados lo mds abiertos que podia
y sin moverse un 4pice, comprendié. Luned siguié:

—Asi lo acordaron ella y el monstruo del lago. Entonces, el Tristifer desaparecié con un
chapoteo...”.

El Tristifer se hundid, obediente y tratando de chapotear al pie de la letra.

—"... Y regres6 con un cuchillo para que ella se cortara el pelo...” (Murguia, 2017, p. 128)

84



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Murguia logra un efecto notablemente expresivo en esta cita. La narracién se di-
vide en dos niveles: el primario (la historia vivida por Luned) y el secundario (la
historia contada por Luned). Lo que sucede en ambos niveles ocurre simultinea-
mente. Para lograrlo, la autora hace converger el enunciado y el discurso, o, dicho
de otro modo, de un pérrafo a otro, repite mds o menos los mismos sustantivos
(“momento”, “tiempo”), verbos (“llegar”, “comenzar”, “ocurrir”, “suceder”), o bien
el sintagma “al pie de la letra” se carga de significado. Es fundamental precisar que
esto no es una transcripcion, lo cual empobreceria su efecto. Se trata, en cambio, de
una duplicacién estética. En consecuencia, se suscita un efecto metaficcional como
al que me referf antes. El lector lee simultineamente lo que se cuenta y cémo se
cuenta. También cabe subrayar el uso del guion, las comillas y los puntos suspen-
sivos, convenciones que rigen la representacién del didlogo en la ficcién en lengua
espafola. La disposicién de estos recursos en la pagina escrita contribuye a crear o
suscitar la ilusién de que alguien estd narrando algo, en este caso, una historia.

A primera vista, estos signos de puntuacién podrian no captar la atencién del
lector o incluso pueden pasar inadvertidos. No obstante, Murguia cuida toda esta
clase de detalles para cerciorarse de que el texto se desarrolle con fluidez a pesar de
su complejidad.

Ahora bien, Luned se da cuenta de que el acto de contar una historia no es sufi-
ciente. Si lo fuera, el hechizo se habria roto. De modo que ofrece una trenza de su
cabello como sacrificio. En el pentltimo parrafo de la cita anterior, la autora usa
“chapoteo” y “chapotear” como sustantivo y verbo, respectivamente. Si Luned nos
dice que el Tristifer se hundié con un “chapoteo”, él intenta “chapotear”. El sintag-
ma “al pie de la letra” es muy expresivo, ya que el Tristifer trata de seguir la narra-
cién al pie de la letra para que la accién de “chapotear” se aproxime lo mds posible
alo que Luned estd contando. Es razonable suponer que, si Murguia hubiera usa-
do otras palabras menos relacionadas entre si, y no hubiera anadido “al pie de la
letra”, el efecto habria sido muy diferente. En mi opinidn, el pasaje citado es tanto
revelador como elegante. A primera impresion, parece relativamente insignifican-
te, pero si se lee con atencién, emerge el enorme potencial de sentido que tiene.

Por esta razén, creo que el arte de contar historias llega a su punto dlgido des-
pués de que la heroina entra en el reino de las hadas. Luned no solamente rompe
el hechizo, “El poder del cuento habia roto el encantamiento” (p. 129), sino que,
ademis, el hecho de que se cuente cé6mo ocurrié y se rompié el hechizo también
nos permite percatarnos de cudnto hay detrds de estas acciones en la narracién.
Curiosamente, en el capitulo que sucede al encuentro con el Tristifer, Luned duda
de ser una buena cuentera, a pesar de que este le ha dicho que es excelente. Este

85



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

episodio y otros hacen que el lector cobre consciencia sobre el poder de las palabras
y su capacidad para hechizar y romper encantamientos. La prosa de la autora es
muy eficaz al presentar maltiples niveles de significado. En E/ fuego verde, la es-
pléndida expresién de Murguia descuella. Su prosa se lee como poesia o, dicho de
otro modo, su prosa tiene un aura poética innegable.

Por dltimo, haré un comentario somero de lo mégico en el mundo feérico. A
raiz de que Luned rompe el encantamiento del Tristifer y de que este le regala en
agradecimiento un talismdn, ella abre una puerta de la torre de Fata Titania y
halla un banquete suntuoso:

La mesa estaba dispuesta con un banquete mds frugal y, para Luned, mds apetitoso; sobre el
blanco mantel brillaban las manzanas verdes, las peras y las uvas. El agua y el vino resplandecfan

como diamantes, como rubies engazados en las altas jarras de vidrio. (Murguia, 2017, p. 173)

Para ese momento de la narracién, Luned sabe que no debe comer ni beber nada
de alli, porque, si lo hace, jamds podrd salir, tal como les ocurrié a los subditos de
Fata Titania:

Entonces operd la magia antigua y silenciosa del talismén.

Ante los ojos de Luned, nimbado de luz verde, aparecié el banquete de la Fata Titania como
era en realidad; huesos cubiertos de jirones de carne agusanada, terrones de lodo, hojas
podridas y, cubriéndolo todo, un millar de larvas diminutas. Una delgada y oscura serpiente

se desliz6 sobre el mantel. (p. 174)

Asi como, en el mundo humano, Murguia vincula la escritura con la magia, el ta-
lisman obsequiado por el Tristifer auxilia a la protagonista en el plano feérico. De
modo que lo mdgico y lo real interactian entre si'y, por tanto, las leyes de lo mé-
gico y lo feérico se funden (Morales, 2005, p. 123). En consecuencia, el talismdn
(al igual que otros objetos y experiencias) impulsan a Luned a marcharse, puesto
que ella prefiere vivir y morir junto a Demne que permanecer por la eternidad en
el “mundo secundario”.

CONCLUSIONES

En El fuego verde, el arte de contar historias se rige claramente por lo maravilloso
medieval. Como espero haber mostrado, mi andlisis evidencia que la novela es
compleja por multiples razones y que la trama, estructura, ambientacién y otros

86



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

elementos se expresan por la dominante. En primer lugar, el género estd en ten-
sién. No porque en el texto aparecen el “mundo primario” y el “secundario” o
porque figuran los elfos y las hadas debe considerarse una obra de fantasfa, si las
categorfas de lo maravilloso medieval y lo maravilloso configuran a todas luces la
novela. Es posible que la influencia de obras cldsicas de la fantasia ha estimulado a
pensar en Murguia como una figura sobresaliente de la fantasia hispanoamerica-
na. Sin embargo, creo que uno de los méritos de la autora no es que destaque por
trabajar en uno u otro género, sino por escribir obras genuinas y vibrantes, fruto
de un portentoso tratamiento de la forma y el fondo. También debe mencionarse
(y estudiarse) su obra fantdstica, asi como los libros que ha escrito para nifos,
ninguno de los cuales debe descartarse de la obra global. Valorar sus textos mds
alla del género y en seguimiento de su riqueza, rasgos y propuestas posibilita que
se profundice en la recepcién de esta escritora mexicana. En cuanto a la fantasia,
espero haber transmitido que la dominante planteada no supone poner en con-
flicto una categoria con otra, sino que, al distinguir lo maravilloso medieval y la
fantasfa, es mds claro por qué una tiene mayor jerarquia respecto de otra en el
texto, y cémo pueden confluir.

En segundo lugar, la tipologia de Morales es una fértil herramienta hermenéuti-
ca para comentar las numerosas manifestaciones de lo maravilloso. Muestra de ello
es cudn frecuente es lo maravilloso como realce de la descripcién. Los tres cronoto-
pos (el bosque, la ciudad y el reino de las hadas), la caracterizacién y acciones de los
personajes humanos y los maravillosos, asi como las abundantes referencias de la
literatura medieval, ponen de manifiesto la enorme utilidad del recurso.

Las categorias de lo prodigioso, lo mégico y lo feérico se observan en gradaciones
y matices varios. Lo prodigioso nos hace fijarnos en Luned por la sublimacién de
sus cualidades, particularmente en lo que concierne a sus habilidades en el dibujo
y, de manera complementaria, la lectura y la escritura. Lo mégico se observa tanto
en el orbe humano como el de las hadas. En el primero se asocia con el arte en
general y la escritura en particular. En el segundo se funde con lo feérico. Sus
manifestaciones son bastante relevantes, porque Murguia hace referencia al factor
de cambio que caracteriza la magia y explora el potencial de sentido por medio del
que sus personajes interpretan aquello que los rodea. Lo feérico se evidencia sobre
todo en los dominios de Fata Titania, un entorno con sus leyes y reglas. Cabe
mencionar la conexién de este reino con el més alld y la diferencia temporal entre
lo que ocurre en el mundo humano y el las hadas.

El arte de contar historias destaca en el caso de la heroina. La lectura del Beowulf
y el dibujo que Luned hace al respecto se muestran como dos momentos notables

87



Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

de su desarrollo. Ademds de dar relieve a la descripcion y de ser un comentario de
recepcién en torno del poema, repercuten en la narracién, puesto que el cerdo que
Luned esboza vuelve a la vida en el reino de las hadas. Otro episodio significativo
es romper el encantamiento de que el Tristifer es victima, precisamente como
resultado de haber adquirido experiencia como cuentera. Luned es una joven cau-
tivadora que ¢jerce incansablemente su oficio de cuentera. Su fuego interior arde y
conmueve a varios de los personajes de la novela y, con ello, al lector también.

Ahora bien, mi andlisis puede ampliarse. Aun queda mucho por decir sobre este
texto en particular y sobre la obra de Murguia en general. La novela es tan rica que
puede estudiarse desde muchos ejes y perspectivas. Por un lado, las consideracio-
nes que traté, como lo maravilloso medieval, lo maravilloso y la fantasia, podrian
examinarse en otros episodios; por otro, quedan muchos otros aspectos por explo-
rar. Pienso en el estudio detenido de las fuentes, el significado y el simbolismo del
color verde y las runas, la forma en que la autora reconfigura numerosas referencias
(el Beowulf; 1a materia bretona y artdrica y la literatura medieval), el andlisis del
feminismo (la relacién conflictiva entre Luned y su madre Alina, el papel de los
personajes femeninos y la relacién entre mujeres y hombres), el tratamiento ético
de los seres vivos y el medio ambiente, la lectura comparada entre £/ fuego verde y
otros textos que presentan los temas y constantes de Murgufa.

REFERENCIAS

Araya, E. y Rivera, P. (5 de noviembre de 2020). Latin American young adult fan-
tasy: an inkling towards an elusive dragon. YA Studies Around the World, 1-32.
https://www.academia.edu/74468844/Latin_American_Young_Adult_Fan-
tasy_An_Inkling Towards_An_EFElusive_Dragon?from=cover_page

Bajtin, M. M. (1996). Las formas del tiempo y del cronotopo en la novela. En E.
Sulla (Ed.), Teoria de la novela. Antologia de textos del siglo xx (H. S. Kridkova y
V. Cazcarra, Trads., pp. 63-68). Critica.

Beltrdn, G. (2019). Nota introductoria. En V. Murguia, Material de Lectura
(136). Universidad Nacional Auténoma de México.

Beowulf: a verse translation (S. Heaney, Trad.). (2003). Penguin Books.

Bernal, M. A. y Ruiz, L. C. (2021). Estudio de la magia de los Confines: una
breve mirada a la fantasia épica escrita en Latinoamérica. Literatura: teoria,
historia, critica, 23(2), 141-166. https://doi.org/10.15446/1thcv23n2.94895

Borges, J. L. (1984). Las kenningar. En J. L. Borges y C. V. Frias (Eds.), Obras
completas (1923-1972) (pp. 368-381). Emecé.

88


https://www.academia.edu/74468844/Latin_American_Young_Adult_Fantasy_An_Inkling_Towards_An_Elusive_Dragon?from=cover_page
https://www.academia.edu/74468844/Latin_American_Young_Adult_Fantasy_An_Inkling_Towards_An_Elusive_Dragon?from=cover_page
https://doi.org/10.15446/lthc.v23n2.94895

Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Castro, L. B. (30 de noviembre de 2020). A brief overview of fantastic imaginative
lit in Mexico. (A. C. Noyes, Trad.). Strange Horizons. http://strangehorizons.com/
wordpress/non-fiction/a-brief-overview-of-fantastic-imaginative-lit-in-mexico/

Celis, M. (2024). De Heorot a Brocelandia: rastros de las tradiciones literarias celtas
y nérdicas en £/ fuego verde de Verénica Murguia. En 1. Fenoglio, Z. Cruz y L.
Herrasti (Coords.), Otros enfoques sobre literatura infantil y juvenil (pp. 121-134).
Bonilla Artiga Editores / Universidad Auténoma del Estado de Morelos.

Clute, J. y Gran, J. (1996). The encyclopedia of fantasy. Orbit.

Eco, U. (1986). Dreaming of the Middle Ages. En W. Weaver (Ed.), Travels in
hyperreality (pp. 61-72). Harcourt Brace Jovanovich.

Huerta, D. (2012). El agua de los bosques, Letras mexicanas en voz de sus
autores [transmisién de radiol, Descarga Cultura UNAM, https://descarga-
cultura.unam.mx/en-voz-de-david-huerta-54406

Jakobson, R. (1987). The dominant. Language in literature (pp. 41-47). Har-
vard University Press.

Le Goff, J. (1999). La civilizacién del occidente medieval. Paidés.

Le Goft, J. (1985). L’ imaginaire medieval: essais. Editions Gallimard.

Lima, G. (2024). Imposibilidades y perturbaciones. La ciencia ficcién y la
fantasfa en México, Tierra Adentro. https://tierraadentro.fondodeculturae-
conomica.com/ciencia-ficcion-y-fantasia-hecha-en-mexico/

Mendlesohn, F. (2008). Rhetorics of fantasy. Wesleyan University Press.

Morales, A. M. (1991). Los habitantes de Brocelandia. Medievalia, (9), 8-17.
https://revistas-filologicas.unam.mx/medievalia/index.php/mv/article/
view/162

Morales, A. M. (2003). Lo maravilloso medieval y los limites de la realidad.
En A. M. Morales, J. M. Sardinas y L. E. Zamudio (Eds.), Las fronteras de
lo fantdstico (pp. 15-41). Benemérita Universidad Auténoma de Puebla.

Morales, A. M. (2005). Lo maravilloso medieval en literatura. E/ Hilo de la
Fdbula, 2/3(2), 119-129. https://doi.org/10.14409/hf~v1i2/3.1742

Murguia, V. (1997). Auliya. Ediciones Era.

Murguia, V. (1999). El fuego verde. Consejo Nacional para la Cultura y las
Artes / Ediciones SM.

Murguia, V. (2003). £l dngel de Nicolds. Ediciones Era.

Murguia, V. (2013). Loba. Ediciones SM.

Murguia, V. (2017). El fuego verde. Ediciones SM.

Murguia, V. (2019). Material de lectura (136). Universidad Nacional Auténo-
ma de México.

89


http://strangehorizons.com/wordpress/non-fiction/a-brief-overview-of-fantastic-imaginative-lit-in-mexico/
http://strangehorizons.com/wordpress/non-fiction/a-brief-overview-of-fantastic-imaginative-lit-in-mexico/
https://descargacultura.unam.mx/en-voz-de-david-huerta-54406
https://descargacultura.unam.mx/en-voz-de-david-huerta-54406
https://tierraadentro.fondodeculturaeconomica.com/ciencia-ficcion-y-fantasia-hecha-en-mexico/
https://tierraadentro.fondodeculturaeconomica.com/ciencia-ficcion-y-fantasia-hecha-en-mexico/
https://revistas-filologicas.unam.mx/medievalia/index.php/mv/article/view/162
https://revistas-filologicas.unam.mx/medievalia/index.php/mv/article/view/162
https://doi.org/10.14409/hf.v1i2/3.1742

Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Murguia, V. (7 de noviembre de 2020). Verénica Murguia: “la fantasia es una
de las formas de la inteligencia” / Entrevista por I. Olmedo. Confabulario.
https://confabulario.eluniversal.com.mx/veronica-murguia-entrevista-iliana-
olmedo/

Murguia, V. (30 de abril de 2024). Me gusta que el lenguaje sea todo lo que puede
ser / Entrevista por A. Arras. Letras Libres https://letraslibres.com/entrevistas/
alejandro-arras-entrevista-veronica-murguia/

Nava, J. M. (2021). Aqui los drboles reinaban: el desantropocentrismo basado en
las funciones actanciales del bosque en E/ fuego verde de Verénica Murguia.
LIJ Ibero. Revista de Literatura Infantil y Juvenil Contempordnea, 6(12), 27-45.
https://lij.ibero.mx/index.php/lij/article/view/281

Olea, R. (2004). El concepto de literatura fantdstica. En En el reino fantdstico de
los aparecidos: Roa Bdrcena, Fuentes y Pacheco (pp. 24-75). Fondo de Cultura
Econémica / El Colegio de México.

Olea, R. y Amatto, A. (2024). La tradicién fantdstica en México a partir de 1940.
En D. Roas (Coord.), Historia de lo fantdstico en las narrativas latinoamerica-
nas 11 (1940-2023) (pp. 317-367). Iberoamericana / Vervuert.

Poirion, D. (1982). Le merveilleux dans la littérature francaise du Moyen Age. Pres-
ses Universitaries de France.

Rivera, P. (2023). Latin American fantasy as heterogeneous literature: between
neomedievalism and latin americanism. En E. Gomel y D. Gurevitch (Eds.),
The Palgrave handbook of global fantasy (pp. 271-288). Palgrave Macmillan.

Rivera, P. (2024). La formacién subcreadora en E/ fuego verde, de Verénica
Murguia. Catalejos. Revista sobre lectura, formacion de lectores y literatura para
ninos, 10(19), 117-134. https://th.mdp.edu.ar/revistas/index.php/catalejos/
article/view/8565

Selling, K. (2004). Fantastic Neomedievalism: the image of Middle Ages in
popular fantasy. En D. Ketterer (Ed.), Flashes of the fantastic. Selected essays
papers from the War of the Worlds Centennial, Nineteenth International Con-
ference on the Fantastic in the Arts (pp. 211-218). Prager Publishers.

The book of Taliesin. Poems of warfare and praise in an Enchanted Britain (2020).
(G. Lewis y R. Williams, Trad.). Penguin Classics.

The Mabinogion. (1963). (G. Jones y T. Jones, Trad.). Everyman’s Library.

Todorov, T. (1982). Introduccion a la literatura fantdstica. Ediciones Buenos Aires.

Tolkien, J. R. R. (2008). On fairy-stories. En V. Flieger y D. A. Anderson
(Eds.), Tolkien on fairy-stories. Expanded edition with commentary and notes
(pp. 27-84). Harper Collins Publishers.

90


https://confabulario.eluniversal.com.mx/veronica-murguia-entrevista-iliana-olmedo/
https://confabulario.eluniversal.com.mx/veronica-murguia-entrevista-iliana-olmedo/
https://letraslibres.com/entrevistas/alejandro-arras-entrevista-veronica-murguia/
https://letraslibres.com/entrevistas/alejandro-arras-entrevista-veronica-murguia/
https://lij.ibero.mx/index.php/lij/article/view/281
https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/catalejos/article/view/8565
https://fh.mdp.edu.ar/revistas/index.php/catalejos/article/view/8565

Diseminaciones o vol. 9, nim. 17 « enero-junio 2026 « UAQ

Wolf, W. (2009). Metareference across media: the concept, its transmedial po-
tentials and problems, main forms and functions. En W. Wolf, K. Bantleon
y J. Thoss (Eds.), Metareference across media. Theory and case studies (pp. 1-89).
Rodopi.

91



